

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

## **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

## Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

## О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/





¢

.

1

-

· · · ·

, , ,

| GRAD     |
|----------|
| CASS     |
| 42546136 |
| 12-12-03 |
| . the    |

.

١

# ИЗВЪСТІЯ

÷

•

# РУССКАГО АРХЕОЛОГИЧЕСКАГО ИНСТИТУТА

## ВЪ КОНСТАНТИНОПОЛЪ.

## VII.

выпускъ 1.

СОФІЯ

държавна печатница 1901.



| GRAD        |          |    |           |   |   |                        |                          |           |
|-------------|----------|----|-----------|---|---|------------------------|--------------------------|-----------|
| Dr          |          |    |           |   |   |                        |                          |           |
| 20          |          |    |           |   |   |                        |                          |           |
| . A1        |          |    |           |   |   |                        |                          | ·         |
| <b>I</b> 87 |          |    |           |   |   |                        |                          |           |
| v.7         |          |    |           |   |   |                        |                          |           |
| pb. 1-3     |          |    |           |   |   |                        |                          |           |
| Buhr        | Печатано | на | основанія | S | 4 | Русскаго<br>истантиноп | Археологическаго<br>олѣ. | Института |
|             |          |    |           |   |   | -                      |                          |           |

Директоръ Ө. Успенскій.

6RAD CASS 42546136 12-12-03 ..., Buhr

.

.

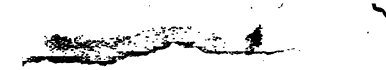
# Оглавленіе.

.

••

~

| θ. | И. Уснонскаго. О древностяхъ города Тырнова 1-3                                                  | 24 |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| г. | А. Ильннекаго. Гранота даря Іоапна Астия II                                                      | 39 |
| B. | <b>А. Панченко.</b> Вазіліхо́с Пізтіхо́с                                                         | 55 |
| J. | Pargoire. Le monastère de saint Ignace et les cinq plus petits îlots<br>de l'archipel de Princes | 91 |



## О древностяхъ города Тырнова.

#### Ө. И. Успенскаго.

Общія свёдёнія о Тырновё въ историческомъ и археологическомъ отношеніи можно найти въ книгѣ профессора Иречка, Cesty ро Bulharsku (переработано въ болгарскомъ переводѣ Аргирова, Пловдивъ, 1889, стр. 224 и сл.). Хотя трудно въ настоящее время сказать что-либо новое о древностяхъ Тырнова, пока не произведено тамъ систематическихъ раскопокъ, которыя потребуютъ большихъ расходовъ, но двукратная поѣздка въ эту древнюю столицу болгарскаго царства, весной 1899 и осенью 1900 года, позволила намъ обратить вниманіе на такія сгороны тырновскихъ памятниковъ, которыя доселѣ оставались незамѣченными. Если только наши наблюденія оправдаются дальнѣйшими изслѣдованіями, то подразумѣваемые памятники получать высокій интересъ и научное значеніе.

Какъ извъстно, въ Тырновъ привлекаютъ къ себъ вниманіе прежде всего древнія церкви съ хранящимися въ нихъ памятниками и затъмъ городища на холмахъ Гиссаръ или Царевецъ и Трапезица.

Что касается церквей, то мы предполагаемъ дать здёсь нёсколько замёчаній главнёйше о двухъ церквахъ: 1) о церкви "Святихъ Четиредесяти" или 40 мучениковъ и 2) о церкви Петра и Павла или нынёшней митрополіи.

Церковь "Святыхъ Четиредесяти" или по прежнему лавра того же имени безъ сомнѣнія занимаеть первое мѣсто между тырновскими археологическими памятниками (Табл. № 1). Значеніе ея объясняется во-первыхъ тѣмъ, что она представляетъ собой олинъ изъ подлинныхъ памятниковъ тырновскаго царства, во-

1

### О древностяхъ города Тырнова.



вторыхъ твмъ, что въ этой церкви сохранились памятники старины, относящіеся въ староболгарской, т. е. дохристіанской эпох ь. Церковь построена въ 1230 году царемъ Іоанномъ Асънемъ II въ память счастливой для болгаръ битвы при Клокотницъ и была такъ сказать фамильной церковью Асвней и мыстомъ ихъ погребенія. Подъ турецкимъ господствомъ она обращена была въ джами (мечеть), причемъ бывшая въ ней роспись замазана штукатуркой и частію попорчена, съ 1878 года снова посвящена христіанскому культу. Важнѣйшими памятниками въ храмѣ Сорока Мучениковъ нужно считать 1) три колонны съ весьма важными историческими надписями и 2) роспись храма со славянскими на ней надписями. Хотя надписи на колоннахъ были уже не разъ издаваемы, но онѣ не подвергались еще археологическому и въ особенности палеографическому изученію, и потому изъ нихъ не сдълано тъхъ заключений, къ какимъ можеть привести более внимательное ихъ изучение. Въ особенности слёдуеть пожалёть, что знаменитая славянская надпись на колоннѣ ни палеографически, ни филологически не поставлена въ связь съ громаднымъ матеріаломъ славянскихъ письменъ, сопутствующихъ фресковой живописи въ томъ же храмѣ.

Изъ шести колоннъ, нынѣ находящихся въ храмѣ Сорока Мучениковъ, надписями снабжены, какъ сказано, три. Это прежде всего колонна изъ темнаго гранита съ знаменитой надписью Омортага. Хотя надпись издана уже давно — въ первый разъ въ "Чтеніяхъ въ Императорскомъ обществѣ исторіи и древностей", 1859 года, книга 2, но она до сихъ поръ не изучена ни въ отношеніи ея реальнаго содержанія, ни съ точки зрѣнія ея сохранности и цѣльности текста, ни, наконецъ, въ палеографическомъ отношеніи. Начать съ того, что первыя слова этой надписи

1

i

## гнωмо

## ΜΟΡΤΑΓΪ

возбуждають недоразумѣніе и заставляють предполагать порчу; во всякомъ случаѣ начало этой нацииси разнится отъ наднисей того же Омортага, которыхъ въ настоящее время имѣется уже достаточно. Не только накопленіе однороднаго матеріала даетъ возможность изучать всѣ надписи Омортага въ ихъ цѣломъ составѣ, но и каждая отдѣльная надпись, при сравнительномъ ихъ изслѣдованіи, получаетъ особенный интересъ и значеніе. Попытаемся присмотрѣться въ надписи Омортага.

#### **Ө. И. Успенсваг**с.

Сравнивая двѣ колонны въ церкви святыхъ "Четиредесяти". изъ коихъ одна (Табл. Ж 2а.) съ греческой надиисью Омортага. другая (№ 26.) съ славянской надписью Асьня II, легво замьтить, что вторая имбеть надставку, вследстве которой въ серединѣ колонны замѣтно искривленіе. Славянская надпись слѣдусть сейчась же за обломомъ колонны по серединѣ, такъ что, если бы изломъ пришелся на два пальца ниже, то онъ неминуемо захватилъ бы первую строку славянской надписи. Именно такой случай имблъ мбсто съ колонной 🕅 2а. Фотографическій снимокъ не такъ отчетливо представляеть на ней обломъ надъ первой строкой надписи, но овъ существуеть, только тщательно замазанъ известью. Вообще состояніе колоннъ въ пилібшнемъ храмѣ наглядно показываеть, что храмъ Асвня, для котораго онв предназначались первоначально. имблъ совершенно иную архитектуру, и что отъ него теперь сохранились только стѣны. Въроятно, еще при обращении храма въ мечеть своды были замѣнены деревянной настилкой и колонны, оказавшіяся слишкомъ короткими, поставлены были на более высокія базы и дополнены надставками; при этомъ на одной изъ колоннъ, какъ сейчасъ будетъ видно, пострадала первая строка налписи.

Пря нѣкоторомъ вниманіи на фотографическомъ снимкѣ выше первой строки надписи можно замѣтить нѣсколько черть, которыя носять ясные признаки характера буквь. Съ помощью приставленной въ колоннъ лъстницы намъ удалось выяснить, что верхъ колонны надъ первой строкой отбить, причемъ обломъ прошель по буквамь теперь не сохранившейся, но прежде существовавшей здёсь строки, такъ что въ нёкоторыхъ мёстахъ осталась нижняя часть буквенныхъ начертаній, а въ нѣкоторыхъ лишь штрихи отъ буквъ. Когда впослъдствіи понадобилось придать ровную поверхность излому, то неровности замазали известью и глиной, почему вся верхняя часть колонны вмёстё со сбитой на половину верхней строкой оказалась заштукатуренной и утратившей линію облома. На эстампажь ясно, однако. примѣчается какъ обломъ, такъ и отбитая строка; при нѣкоторомъ вниманіи можно даже возстановить и отдёльныя буквы и слова (Табл. № 3). Теперь не можеть подлежать сомнѣнію, что тырновская надпись Омортага начинается тыми же словами. что и другія извѣстныя надписи того же болгарскаго хана. Такъ, странное речение ГНСО объясняется теперь въ томъ

3

1\*

смыслѣ, что это не самостоятельное слово, а продолженіе реченія, начинающагося въ предыдущей строкѣ. Тамъ читаемъ YBI, а на слёдующей строкѣ находящееся ГН должно быть соединено въ одно слово не съ последующимъ, а съ предыдущимъ, причемъ мы получаемъ реченіе ГВІГН, каковымъ начинаются всѣ надписи съ именемъ Омортага. Хотя буквы въ первой строк'я отбиты, но такъ казъ строка шла не по прямой линіи, а изгибомъ, то есть полная возможность часть буквъ возстановить съ увѣренностью, а часть съ нѣкоторымъ вѣроятіемъ. Приводимый снимовъ съ эстампажа ясно показызаеть присутствіе буквы А, нижній округленный штрихъ буквы С, часть буквы К, такъ что не подлежить сомнѣнію, что начальныя слова надписи должны читаться такъ: КАНАС ГВІГН и проч. По отношенію ко второй и третьей строкѣ является обязательной поправка: слёдуеть читать не ГНСЭМ ОМОРТАГ, а послѣ ГВІГН видѣть ошибку рѣзчика, поставившаго безъ нужды два раза ОМ, притомъ одинъ разъ черезъ О.

Палеографическія наблюденія надъ этой надписью приводять къ слѣдующимъ заключеніямъ. Она вполнѣ совпадаеть по своимъ палеографическимъ чертамъ съ другими надписями Омортага. Но вромѣ того, по своей исключительной сохранности, она можетъ служить за образецъ при чтеніи-и изученіи староболгарскихъ надписей первой половины IX-го вѣка. Очень важно принять при этомъ во внимание способъ изображения нѣкоторыхъ буквъ. Наиболѣе выдержаннымъ характеромъ отличается литера <u>В</u> съ чертой внизу, идущею дальше пересвченія съ вертикальной линіей. Очень любопытно начертаніе буквы іота всегда съ двумя точками сверху и почти всегда въ смыслѣ или дифтонга, или  $\eta$ . Не менѣе того стоить обратить вниманіе на вадстрочные знаки. Черта, поставленная надъ гласными о, г, а, обозначаеть или выпущение носовой, или долготу. Любопытна также въ этой надписи и система вязи: соединяются у и π, η и ν, ν и μ, α и υ. Мы отмечаемъ особенности начертанія буквь въ этой надписи потому, что онъ весьма часто повторяются въ другихъ староболгарскихъ надписяхъ, и что съ ними хорошо нужно ознакомиться тому, кто приметь на себя задачу читать и объяснять другія староболгарскія надписи.

Воспроизводимъ здѣсь точную копію надписи, провѣренную по эстампажу (Табл. № 4).

#### Ө. И. Успенскаго.

Κανάς Υδι'γή [ωμ] 'Ο'μορτάγ. εί'ς τὸν παλαι || ὸν οἶκον 5 α'ὐτοῦ μένων | ἐποίησεν ὑπ|έρφημον οἰκον | εἰς τὸν Δανούδ| ην 10 καὶ ἀνὰ μέσα | τῶν δύω οἰκων| τὸν πάμφη |μον Καταμετρή| σας εἰς τὴν μέσην ἐ||ποίησα τοῦμβαν καὶ | ἀπὸ τὴν αὐτὴν- 15 μέσην | τῆς τούμβας ἕως τὴν αὐλὴν | μοῦ τὴν ἀρχαίαν εἰσὶν ὀργυιαὶ | μυριάδες ϐ΄, καὶ ἐπὶ τὸν Δ||ανούδην εἰσὶν ὀργυιαὶ 20 μυἰριάδες ϐ΄ τὸ δὲ αὐτὸ τοῦδἶν | ἐστὶν πάμφημον. Μετρήσαν|τες τὴν Υῆν ἐποίη[σ]ε τὰ γράμα|τα ταῦτα. Ὁ ἄνθρωπος καὶ κ||αλὰ ζῶν ἀποθνήσκει καὶ ἄλλ|ος γεννᾶται καὶ ἕνα 25 δ ἔσχατον γεἰνώμενος ταῦτα θεορῶν ὑπομνή|σκηται τὸν ποιήσαντα αὐτό. Τὸ δὲ ὅ|νομα τοῦ ἄρχοντος ἐστὶν 'Ω|'μορτὰγ 30 Κανὰς Υδηγή. Θεὸς ἀξιώση αὐτὸν ζῆσαι ἕ||τη ρ΄.

Въ рускомъ переводъ приведенная надпись значить: Ханъ Ивиги Омортагъ, оставаясь въ старомъ двордъ своемъ, построилъ великолъпный дворецъ на Дунаъ и среди этихъ двухъ дворцовъ памфимъ. Сдълавъ измъреніе (пространства), въ самой серединъ насыпалъ холмъ, а отъ самой середины этого холма и до стараго аула моего двъ миріады сажень (т. е. 20.000 оргій или 40 верстъ) и къ Дунаю двъ миріады сажень; а эта самая тумва (насыпь) и есть панфимъ. Измъривъ землю, сдълалъ эту надпись. Человъкъ существо смертное, хотя бы онъ и хорошо жилъ, а другой рождается (на мъсто его), и тотъ, кто родится самымъ послъднимъ, размышляя о семъ, да вспомнитъ сдълавшаго сіе. Имя же князя есть Омортагъ Ханъ Ивиги. Богъ да пошлетъ ему столътнюю жизнь!

Какъ можно замѣтить, чтеніе надписи не возбуждаетъ особенныхъ трудностей. Старый дворецъ или старый аулъ по всей вѣроятности долженъ быть среди староболгарскихъ владѣній на Балканскомъ полуостровѣ, т. е. на мѣстѣ раскопаннаго Русскимъ Археологическимъ Институтомъ стараго поселенія близъ деревни Абобы. Отъ него въ 40 верстахъ къ сѣверу должно искать тумву или насыпь, гдѣ былъ памфимъ, и въ 40 верстахъ отъ этого послѣдняго предполагается дворецъ на Дунаѣ. Какъ понимать странное реченіе толбī, которое мы прочли какъ толби? Прежде всего являлась бы мысль о какомъ-нибудь географическомъ терминѣ. Но весьма возможно, что географическій терминъ окажется излишнимъ, если мы всмотримся въ употребленіе этого слова въ нашемъ памятникѣ. Не можетъ быть сомнѣнія, что это слово по смыслу вполнѣ соотвѣтствуетъ слову πа́µфироу: то бъ адъто толбі сотъ та́µфироу. Что

5

же насается этого послёдняго, то оно прежде всего находится въ самой серединѣ между старымъ ауломъ и дунайскимъ дворцомъ (сгр. 10 — 11); затѣмъ, на этомъ же серединномъ мѣстѣ значится насыпь или тумба (стр. 15 — 16). Отсюда прямое заключеніе, что памфимъ есть насыпь или тумба. Это заключеніе напрашивалось бы само собой на основаніи уже высказанныхъ данныхъ, почерпаемыхъ въ нашемъ документѣ. Въ разбираемомъ памятникѣ, однако, находимъ не только матеріалъ для этого заключенія, но и самое заключеніе, слѣдуетъ только странному реченію тообі придать требуемую форму. Для этого пришлось бы надстрочный знакъ выпущенія носоваго звука перенести съ t на оо и читать тобі=тобіе.

Прежде чёмъ переходить къ описанію колонны со славянской надписью, кратко упомянемъ о колоннѣ, перевернутой низомъ вверхъ, причемъ надпись оказалась тоже въ перевернутомъ видѣ. Надпись заключается въ двухъ словахъ

## ΚΑСΤΡΟΝ ΡΕΔΕСΤΧ

и относится къ особому разряду староболгарскихъ надписей съ именами городовъ (ха́стра); не можеть быть сомнѣнія, что первоначально она находилась въ мѣстности близь иынѣшней деревни Абобы, гдѣ открыто нѣсколько другихъ колоннъ съ именами городовъ. Уже то обстоятельство, что колонна перевернута низомъ вверхъ, достаточно свидѣтельствуетъ, что первоначальное ся назначеніе было другое. Можно думать, однако, что эта колонна перевезена въ Тырново въ довольно отдаленное время. Въ палеографическомъ отношеніи слѣдуетъ отмѣтить характеръ написанія К и Р, объединяющій всѣ надписи съ именами городовъ и позволяющій относить ихъ къ началу Х-го вѣка. Слѣдуетъ еще обратить вниманіе, что передъ словомъ КАСТРО́N былъ вырѣзанъ крестъ +, но онъ сбитъ, и остались лишь слѣды его въ обломѣ мрамора.

Особеннаго вниманія заслуживаеть колонна съ надписью царя Іоанна Асѣня, всего въ 13 строкъ (Табл. № 5). Эта надпись увѣковѣчила фактъ дѣйствительно громадной важности въ исторіи Болгарі:и побѣду надъ деспотомъ эпирскимъ Өеодоромъ въ 1230 году, которая открыла Асѣню Адріанополь, Македонію и Албанію. Въ надписи сказано между прочимъ, что храмъ былъ украшенъ живописью въ честь св. Сорока Мучениковъ,

#### **Ө. И. Успенскаго.**

съ помощью которыхъ (т. е. очевидно въ день памяти ихъ) я пошель, говорить царь, войной на Романію, разбиль греческое войско и взяль въ плёнъ самого царя киръ Тодора Комнина со всёми его болярами" (Конст. Иречекъ, Исторія Болгаръ, русскій переводъ Бруна, стр. 337). Палеографическія особенности этой датированной надписи въ высшей степени характерны. Какъ написание нёкоторыхъ отдёльныхъ буквъ, такъ особенности лигатуры и сокращенія повторяются въ разныхъ мёстахъ надписи съ замёчательной послёдовательностью и постоянствомъ. При нѣкоторомъ вниманіи къ палеографическимъ особенностямъ можно придти въ убъжденію, что надпись воспроизводить хорошій рисунокь и что різчикь держался вь рамкахъ опредѣленныхъ правилъ каллиграфіи, изъ которыхъ онъ почти ни разу и не выходить. Изучение особенностей палеографіи на колоннѣ, равно какъ наблюденія за лигатурами и другими техническими свойствами письма привели меня къ тому заключенію, что славянскія надписи на ствнахъ и на колоннв не только принадлежать одной эпохѣ, но — что еще любопытнѣе --- сдѣланы однимъ и тѣмъ же мастеромъ или по крайней мърв по рисунку того же мастера. Изъ этого следуетъ, что фрески въ церкви святыхъ "Четиредесяти" должны относиться къ первой половинѣ XIII-го вѣка, потому что подписи подъ ними сдѣланы тѣмъ же лицомь, которое выбивало надпись на колоннѣ по приказанію царя Іоавна Асвня. Подъ началомъ 3-й строки надшиси можно читать вставку: азъ Драганъ писа. Очевидно, здѣсь сохранилось имя мастера.

Чтобы оправдать высказанныя положенія, слёдуеть ознакомиться съ фресками въ храм' Сорока Мучениковъ и особенностями начертанія буквъ какъ въ подписяхъ надь фресками, такъ и въ надписи Іоанна Асёня. Что касается живописи, то она сохранилась главн'йше въ наренкъ или притворъ. Вся восточная стъна притвора, т. е. наружная сторона западной стъны храма, сплошь покрыта живописными композиціями и отд'альными фигурами, расположенными въ пять поясовъ. По объимъ сторонамъ входныхъ дверей, равно какъ надъ дверьми, идутъ изображенія святыхъ, въ которыхъ при нъкоторомъ вниманіи нельзя не признать лицевыя святцы.

Въ самой серединъ стъны надъ входными воротами полукругъ, въ которомъ изображение Богородицы съ Младенцемъ на рукахъ. Изображеніе въ высшей степени пострадало, краски выцвѣли. Съ нѣкоторымъ трудомъ читается надпись

## ี่ พ⊤้н стъ ธแีѫ

Въ лѣвую сторону отъ Богородицы, во второмъ поясѣ сверху изображены святые, память которыхъ празднуется въ маѣ мѣсяцѣ. Нѣвоторыя композиціи сохранились со всѣми подробностями, большинство же весьма пострадало. На нижеслѣдующей таблицѣ можно видѣть надписи подъ композиціями (таблица № 6 представл. 5 снимковъ надписей).

. Въ виду того, что это суть памятники письма первой половины XIII въка, было бы полезно снять всъ надписи, пока еще онъ не уничтожены вслъдствіе порчи фресокъ, но это сподручнёе сдёлать мъстнымъ ученымъ.

· Композиціи по стёнамъ расположены въ слёдующемъ порядкё.

йв стъ василискъ ИС 8ск (память его 22 мая) йа стъ кwнстантинъ стак елени миримъ

(21 мая. См. 6-ю таблицу надписей № 1)

й стъ мучникъ далелен

н<del>е</del> кет (20 мая).

ід стъ сщеномучникъ патрике he (19 мая. Способъ вязи т и о см. въ таблицё надписейм 2).

Надъ изображеніемъ Богородицы и по правую сторону отъ люнета идутъ святые, память коихъ празднуется въ іюнъ

• а стъі івстинъ філософъ

напоенъ мда

въсткого

На противоположной ствив, надъ входомъ въ наренкъ изображены святые, память коихъ празднуется въ августь. Такъ стин ў макавен (см. въ таблицѣ № 3). Далёе перенесеніе мощей св. Стефана Первомученика (см. въ таблицѣ № 4), память св. Исаака Далматскаго (см. въ таблицѣ № 5).

Подъ 9 числомъ:

аплъ матоіѣ мѣсто ндерас пл бъй

Подъ 10 числомъ

## стъ Лзврентіе на ско

## врадъ wгненън кц

Въ самомъ храмѣ роспись уничтожена почти вся, остались липь слѣды бывшей росписи на западной стѣнѣ храма. Съ трудомъ можно опредѣлить сюжетъ нѣкоторыхъ композицій надъ входными вратами. Такъ здѣсь общирная картина Успенія Богородицы, лѣвѣе картина Лѣствицы Іакова, изображающая спящаго Іакова и ангеловъ, восходящихъ и низходящихъ полѣстницѣ, правѣе трудно опредѣлимый сюжетъ.

Не останавливаясь далёе на фрескахъ храма святыхъ Четиредесяти, переходимъ въ палеографическимъ наблюденіямъ, изъ которыхъ вытекаетъ принадлежность надписей на стѣнныхъ изображеніяхъ въ той же эпохѣ, въ которой относится и постройка храма, засвидѣтельствованная надписью на колоннѣ.

Прежде всего бросается въ глаза написаніе буквы и. На фрескахъ храма эта буква составляетъ очень характерный знакъ Ц; точно также въ надписи, напримъръ въ 3-й строкъ ц имъетъ то же написаніе. Затъмъ написаніе буквы о въ надписи и на фрескахъ совершенно совпадаетъ: ср. 12 строку надписи съ надписью на фрескахъ. Кромъ того обращаетъ на себя вниманіе характеръ письма буквы Л; написаніе и употребленіе ж: прънессніе мощи свъ вудокиж: ср. въ строкъ 3 надписи сім и 5 СЛАНА. Въ высшей степени характерны лигатуры и знаки сокращеній. Таково общее обоимъ памятникамъ соединеніе буквъ с съ предыдущею гласной:

F

Соединение буквы ц со слъдующей за ней:

*LP* (церква)

Ц (самодержецъ),

ср. во фрескахъ |С (II Соломони).

Соединение в съ предшествующей согласной:

Ж 2 строка надписи и фрески (друзіи же) Н на фрескахъ.

Соединение буквы о съ предыдущей и послѣдующей:

Б (Матрона, патривіе) на фрескахъ.

**Б** (пръчестную) въ 3 стровъ надписи.

(въ Романію) въ 5 строкъ надписи.

не фрескахъ 21 мая.

Не будемъ увеличивать примъровъ. Достаточно бросить взглядъ на надпись и на кальку съ фресокъ, чтобы вынести убъжденіе въ тъсной хронологической связи между надписью Асъня II и фресковой живописью въ храмъ святыхъ Сорока Мучениковъ.

Изъ предыдущаго уже можно вывести заключеніе, что храмъ Сорока Мучениковъ представляетъ собой подлинный памятникъ эпохи тырновскаго царства. Въ этомъ качествѣ онъ заслуживаетъ тщательнаго вниманія и всѣми мѣрами долженъ быть охраняемъ отъ разрушенія.

Въ наронкъ храма сохранились, какъ сказано выше, фрески. Хотя онѣ и пострадали отъ времени, хотя краски кое-гдѣ выцвѣли и штукатурка отпала, но все же фресковая живопись храма Сорок Мучениковъ, принадлежащая къ первой половинѣ XIII вѣка, должна бы быть сохранена для науки. Живопись носитъ слѣды тщательнаго исполненія и хорошей школы. Если бы болгарское правительство болѣе дорожило свонми національными памятниками, то оно не остановилось бы передъ небольщими расходами и озаботилось бы снять въ краскахъ остающілся еще въ храмѣ композиціи. На частную иниціативу здѣсь нельзя разчитывать, тѣмъ болѣе, что и копіи съ фресокъ должны храниться въ Софійскомъ музеѣ.

Таблицы № 7 и 8 представляють образцы фресковой живописи изъ храма Сорока Мучениковъ.

10

## **Ө. И. Успенскаго.**

Другой историческій храмъ Тырнова есть нынѣшняя митрополія во имя апостоловъ Петра и Павла. Нельзя сомнѣваться, однако, что этотъ храмъ относится къ болье поздней эпохѣ, чѣмъ церковь Сорока Мучениковъ. Основная часть храма представляеть правильный прямоугольникъ въ 12,40 м. длины и 6,60 м. ширины. На востокѣ выступаеть полувруглая апсида, западная сторона занята нареикомъ, покрытымъ коробовымъ сводомъ и сообщающимся съ церковью тремя большими дверями. Поздняя пристройка, составляющая внёшній наронкь, обнимаеть и южную сторону храма въ видѣ галлереи, оканчивающейся на востокѣ апсидной нишей. Два ряда колоннъ, по три въ рядъ, дѣлять церковь на три корабля, причемъ на восточной сторонъ рядомъ съ апсидой устроены двъ небольшія ниши. Колонны стоять не на одинаковомъ одна отъ другой разстояния. Промежутокъ между восточной стъной и первой порой колоннъ самый малый, вдвое больше разстояние между второй и третьей парой; эта часть храма покрыта куполомъ на барабанѣ, а остальныя части коробовымъ сводомъ. Своды той части боковыхъ нефовъ, которые соотвѣтствуютъ купольному покрытію, направлены не въ длину, а въ ширину нефовъ и имъють тотъ же радіусь, что и сводъ средняго нефа. Такимъ образомъ эти своды вмъстъ со сводами средняго нефа образують кресть, въ центрѣ котораго помѣщается куполъ съ изображеніемъ Вседержителя (Табл. Ж 9).

Въ главномъ нефѣ можно видѣть слѣды росписи. Но такъ какъ здѣсь господствуетъ темнота, а стѣны и своды поврыты слоемъ копоти, то весьма не легко составить понятіе о характерѣ изображенныхъ на стѣнахъ фигуръ. Лишь въ самыхъ нижнихъ поясахъ росписи можно было разобрать фигуры и прочитать имѣющіяся надписи. Такъ, на правой сторонѣ: стъ петрь, стъ павелъ; на лѣвой: стъ іаковъ братъ бжіи; ближе къ апсидѣ: стъ ї имань рильскъ. стъ христофоръ, несущій Христа на лѣвомъ плечѣ. Далѣе: стъ арсѣніе великъ, стъ стѣфанъ новъ, стъ ї и пръ

Послѣдняя надпись указываеть, что здѣсь мы должны ожидать композицію Деисусь. И дѣйствительно, далѣе изображенъ Христосъ въ парадномъ облаченіи съ подписью: "царь царствующихъ великій архіереи", а за нимъ Божья Матерь. Попытка прочитать слѣдующій выше поясъ фресокъ не имѣла успѣха, несмотря на значительное искусственное освѣщеніе. Очевидно, здѣсь нужно устроить помостъ и промыть стѣну, чтобы быть въ состояніи составить себѣ опредѣленную идею о содержаніи росписи.

Но во всякомъ случав не подлежитъ сомнёнію тотъ выводъ, что въ храмѣ апостоловъ Петра и Павла роспись принадлежитъ довольно позднему времени. Здѣсь нельзя примѣнять къ живописи того критерія, какъ въ храмѣ Сорока Мучениковъ; славянскія надписи не имѣютъ ни палеографическихъ, ни филологическихъ особенностей, которын бы могли останавливать на себѣ вниманіе изслѣдователя. Роспись храма должна. относиться къ 17, а можетъ быть и къ 18 вѣку.

Переходя въ алтарь мы находимъ здѣсь изображенія Іоанна Милостиваго, Епифанія Кипрскаго, Германа Великаго и Григорія Богослова. Выше этихъ изображеній на полуаркѣ надпись на славянскомъ и греческомъ языкѣ

† изрѣдно w престѣи и чистѣи и преблагословенѣи: владичици

ενης δεσποίνης ήμῶν θεοτόχου χαι ἀειπαρθένου Μαρίας.

Раздёленіе этихъ весьма извёстныхъ словъ, произносимыхъ на литургіи, представляеть здѣсь такія особенности, которыя слёдуеть отмѣтить. Греческая часть надписи въ реченіи (εоλογημ)ένης δεσποίνης есть повторение славянсвихъ речений "преблагословенва владычици", которыя уже нашли себв мъсто въ славянской части надписи. Отсюда можно бы сдёлать предположеніе, что славянская и греческая надпись не одновременнаго происхожденія и что первоначально всѣ слова были написаны по славянски. Должно думать, что самая послёдния реставрація храма сдёлана была уже въ 18-мъ вѣкѣ, причемъ въ угоду грекофильской тенденціи высшаго духовенства надпись въ алтаръ наполовину передълана. По всей въроятности, слъдующая за приведенными греческими словами совершенно самостоятельная надпись въ особой рамкѣ, написанная чрезвычайно причудливою вязью, должна быть истолкована въ смыслъ хронологическаго указанія на произведеную въ алтарѣ передълку. Намъ не удалось разобрать эту надпись. (Надпись № 10).

Съ помощью приставленной лёстницы мы могли еще разсмотрёть въ алтарё любопытное изображение Христа въ разорванной одеждё съ обнаженной правой рукой. Противъ Христа св. Петръ Александрійскій и въ серединё надпись: кто ти ризж. спе раздра. аріє тъ рече иже троицж пръсъче єдиночстное начело. Едва-ли не большаго однако вниманія заслуживаеть внутренній нареикъ по сохранившейся въ немъ росписи. Вслѣдствіе крайне скуднаго освѣщенія и сильной копоти здѣсь чрезвычайно трудно разглядѣть рисунокъ и опредѣлить содержаніе композицій. Съ большой затратой времени и притомъ при любезномъ содѣйствіи митрополичьяго намѣстника въ Тырновѣ, намъ удалось устроить деревянный помость и опредѣлить содержаніе росписи, которая оказалась изображеніемъ вселенскихъ соборовъ.

Изъ внутренняго нареика въ храмъ ведутъ три двери. Надъ полуарками, отдѣляющими нареикъ отъ храма, находится роспись, о которой предстоитъ намъ говорить. Надъ лѣвой полуаркой — первый вселенскій соборъ, надъ правой — седьмой вселенскій соборъ; такимъ образомъ вся восточная стѣна внутренняго нареика занята общирными композиціями вселенскихъ соборовъ. Поверхъ картины собора, на длинной и широкой свободной полосѣ находится надпись славянскими литерами, содержащая объясненіе картины. Южная сторона нареика занята картиной шестаго собора, на западной изображены три собора — третій, четвертый и пятый. Только сѣверная сторона, на которой обвалилась штукатурка, унеся бывшія на ней изображенія, не имѣетъ ни росписи, ни надписей.

Указанныя композицій находятся въ чрезвычайно невыгодныхъ условіяхъ для изученія. Онѣ помѣщены довольно высоко, покрыты слоемъ копоти и безъ искусственнаго освѣщенія не могутъ быть замѣчены. При помощи вспышки магнія мы сняли нѣсколько фотографій съ этихъ композицій, и даемъ здѣсь для образца одинъ снимокъ. (Табл. № 11)

Картина представляеть царя на трон'я, позади котораго находятся оруженосцы. По правую руку царя рядъ епископовъ. Рисунокъ сд'яланъ весьма тщательно, вск фигуры выписаны индивидуальными чертами, каждая имъетъ соотвътствующую позу и жестъ. Въ особенности стоитъ обратить вниманіе на военную стражу, у которой и одежды, и головной уборъ, и вооруженіе представляють опредѣленныя особенности эпохи. Стиль рисунка позволяетъ думать, что наша композиція относится къ хорошимъ образцамъ фресокъ 16-го въка. Тѣ же заключенія слѣдуетъ вывести я на основаніи надписей.

Ниже изображеній соборовъ оставалось еще свободное место, занятое ликами отдёльныхъ святыхъ: стъ счмвши. стъ харитонь исповъдникъ. стъи варлаамь. стыи іwacaф снь авенира цра индінскаго. стыи іwaнників великыи Бичникъ. стыи ефросинь поваръ и др.

Храмъ Петра и Павла им'ьетъ еще внѣшній нароикъ, который представляетъ позднѣйшую придѣлку, окружающую храмъ въ видѣ галлереи. Для исторіи тырновскихъ храмовыхъ росписей интересно отмѣтить, что стѣны этого нароика покрыты фресковой живописью съ греческими надписями. Относительно содержанія росписи можно судить по слѣдующимъ даннымъ:

# KB τοῦ άγίου ἀποστόλου Τιμοθέου KΓ Κλήμεντος Ἀγκύρας

Ясно, что здёсь имёемъ намяти святыхъ, чтимыхъ церковью. Такъ какъ память апостола Тимовея и Климента празднуется въ январё мёсяцё, то очевидно, что предметомъ росписи внёщняго нарвика служили святцы. На южной стёнё, на свободномъ отъ живописи квадратномъ мёстё читается:

## ΜΗΝ ΦΕΥΡΥΑΡΙΟΟ

и ниже АРХН МНК IANNOYAPIOC. Такимъ образомъ въ храмѣ апостоловъ Петра и Цавла во внѣшнемъ нареикѣ повторенъ сюжетъ росписи храма Сорока Мучениковъ. Уже конечно этимъ самымъ опредѣлялась бы сравнительно позднѣйшая эпоха происхожденія этого храма, хотя, какъ замѣчено выше, внѣшній нареикъ составляетъ пристройку къ храму и не можетъ служить показателемъ эпохи происхожденія самого храма.

На восточной стъ́нъ́ внѣ́шняго нареика, въ люнеть́ надъ входными во внутренній нареикъ дверьми, слѣ́довательно въ части, несомнѣ́нно принадлежащей въ основной постройкѣ́, имѣется изображеніе, представляющее сложную композицію: въ центрѣ Богородица съ младенцемъ на тронѣ, по бокамъ апостолы Петръ и Павелъ; по правую сторону отъ апостола Цетра фигура въ священномъ облаченіи, подносящая Богородицѣ модель храма. Эта композиція сохранилась сравнительно въ удовлетворительномъ видѣ, пострадали лики Богородицы и младенца, но зато вездѣ сохранилась тщательно выписанная одежда и соблюдена строгость стиля и естественность расположенія всѣхъ фигуръ. Особенно обращаетъ на себя вняманіе

#### **Ө. И. Успенска**го.

лицо, подносящее модель храма. Особенная тщательность, съ которой художникъ отнесся къ исполненію этой фигуры, позволяеть остановиться на ней съ большимъ вниманіемъ. Тонкан отделка облачения, обуви, головнаго убора и лица заставляють видёть въ этой фигур'ь портретное изображение, которое можеть представлять интересь при разрѣшеніи вопросовь. задаваемыхъ архитектурой и росписью храма. Облачение на строител' архіерейское, на голов' его черное поврывало, концы котораго спусклются на плечи на подобіе монашескаго головнаго убора. Саккосъ изъ цвътной матеріи съ фигурами, на плечахъ поверхъ саккоса омофоръ съ вышитыми на немъ крестами, поручи такъ тщательно выписаны, что на нихъ можно даже читать отдёльныя буквы. Въ рукахъ строителя храмъ, который одной рукой поддержаваеть и апостолъ Петръ. Весьма любопытно здёсь замётить, что модель храма въ нашей композиціи вполнѣ соотвѣтствуетъ нынѣшнему виду храма безъ внѣшняго нароика.

Весьма много труда положено было на объясненіе надписи, находящейся въ этой композиціи. Отъ расврытія смысла надписи ожидалось разрѣшеніе хронологической проблемы, задаваемой постройкой храма. Къ сожалѣнію, трудности при чтеніи надписи оказались непреодолимыми, такъ какъ буквы совершенно выцвѣли, остались черныя черты на синемъ фонѣ, которыя можно объяснять различно. Вотъ что повидимому можно читать:

# //. кранпрос/// омоу апост... епітагис комін палајот ё .5 (ф 5)

Никакъ нельзя утверждать, что мы правильно поняли синія черты, оставшіяся отъ прежнихъ буквъ. Если бы признать в'ярность чтенія хронологіи, то мы бы получили 1392 годъ какъ годъ построенія церкви. Но нельзя не замѣтить, что въ стилѣ рисунка композиціи и росписи вселенскихъ соборовъ есть большое сходство, которое ведетъ къ мысли объ одновременности происхожденія того и другаго памятника. Какъ выше объяснено, роспись соборовъ мы не можемъ отнести иначе, какъ къ 16-му вѣку. Общее заключеніе на основаніи разсмотрѣнныхъ данныхъ по отношенію къ храму Петра и Павла можно формулировать слѣдующимъ образомъ. Постройка храма и роспись вселенскихъ соборовъ относятся къ 16 вѣку, внѣшній притворъ и нѣкоторыя дополнительныя работы въ алтарѣ происходятъ изъ позднѣйшаго врѣмени.

Прилагаемая таблица (№ 12 и 13) въ двухъ снимкахъ представляетъ композицію поднесенія храма Богородицѣ, о которой сейчасъ была рѣчь.

Церкви Сорока Мучениковъ и Петра и Павла должны занимать первое мѣсто между всѣми археологическими памятниками Тырнова. Это можно съ увѣренностью сказать въ настоящее время, когда нельзя болѣе возлагать надеждъ на археологическія тайны, погребенныя на холмахъ Гиссарѣ и Трапезицѣ. Какъ будетъ сказано ниже, раскопками, произведенными въ прошедшемъ году на означенныхъ холмахъ, разрушены всѣ надежды славистовъ на важныя находки въ Тырновѣ. Тѣмъ необходимѣе сохранить то, что находится въ церквахъ.

Прежде чёмъ переходить къ другимъ памятникамъ Тырнова, сдёлаемъ нёсколько замёчаній объ остальныхъ храмахъ Тырнова и его окрестностей.

Въ Дольней Махалъ, близь митрополіи, находится церковь св. Димитрія Солунскаго. Въ 1856 году г. Беронъ видълъ въ ней изображения со славянскими надписями; теперь славянскихъ надписей нътъ, хотя слъды изображений можно еще наблюдать. Постройка этой церкви связывается съ весьма важнымъ историческимъ моментомъ въ исторіи Болгаріи, именно со борьбой Асвия I съ греками изъ-за Солуни въ 1185-1186 г. Историкъ Никита Акоминать прямо ставить въ связь построеніе этого храма съ тенденціей, распространенной тогда въ Волгаріи, будто великомученикъ Димитрій покинулъ свой храмъ въ Солуни и переселился въ Болгарію, дабы быть здѣсь помощникомъ въ борьбѣ за независимость (см. въ моей книгѣ "Образованіе втораго болгарскаго царства" стр. 126-127). Трудно конечно судить, сколько въ нынѣшнихъ остаткахъ храмовой постройки сохранилось отъ древняго зданія. Теперь сохранились лишь ствны, апсида и часть нароика. Профессоръ Иречекъ, (въ болгарской переработкъ "Путованія", ІІ, стр. 235) говорить о двухъ слояхъ фресокъ по стёнамъ, верхнемъ съ греческими надписями и нижнемъ со славянскими. Мы не можемъ этого подтвердить, посому что видѣли лишь слабые слѣды фресокъ. Постараемся передать здѣсь то, что могли сами замѣтить. Такъ какъ изъ стараго зданія сохранились лишь стѣны и апсида съ небольшими слѣдами орнамента и надписей, то въ присоединяемомъ здѣсь наброскѣ плана (Таб. № 14 рис. а) мы отмѣчаемъ буквами тѣ мѣста, гдѣ остаются еще таковые слѣды. Такимъ образомъ въ точкѣ А сохрани лись слѣды изображеній, которыхъ краски совершенно вылиняли. Лишь по надписямъ можно судить, что здѣсь были лики св. Арееы и св. Порфирія. Между святыми свободное поле заполнено орнаментомъ (рис. β). Подъ буквой С слѣды изображеній св. Ананія, Азарія и Мисаила, причемъ свободное поле также заполнено орнаментомъ (рис. γ.) Подъ буквами В и Р сохранился орнаменть (рис. үү); подъ буквой К сохранились лишь надписи: δ ἅγιος Грүүбріоς ἀлраγаντινός, δ ἅγιος Πарθένιος (рис. δ).

Въ нижнемъ городъ находится церковь св. Георгія. О происхожденіи этой церкви едва-ли можно дълать заключенія на основаніи надписи надъ дверьми:

† ἀνεγέρθη καὶ ἀνιστορήθη ὁ θεἰος καὶ πάνσεπτος ναὸς τοῦ ἀγίου ἐνδόξου μεγαλομάρτυρος Γεωργίου τροπαιοφόρου διὰ συνδρομῆς τε κόπου τε καὶ ἐξόδου παντοίας ἄρχοντος κῦρ Παρασκευᾶ καὶ Εἰρήνη(ς) καὶ ἀρχιερατέυοντος κῦρ Γαβριὴλ ἐπὶ ἕτους «**ζ**ΡΚΑ, ἐπεχειρίσθη ἐν μηνὶ μαρτίψ ιθ΄ καὶ ἐτελειώθη ἐν μηνὶ μαΐψ εἰς κ΄.

Судя по надписи, постройка относится къ 1613 году. Уже принимая въ соображение то обстоятельство, что вся работа согласно этой надписи была исполнена въ два мъсяца отъ марта по май, можно думать, что надпись говоритъ не о постройкъ, а о ремонтъ или можетъ быть росписи церкви.

Въ разстояніи 1 часа отъ Тырнова находится монастырь во имя Богородицы. Находящаяся здёсь греческая надпись говорить о возобновленія храма:

ἀνεκαινίσθη ὁ πάνσεπτος οὐτος καὶ θειότατος ναὸς τῆς ὑπεραγίας θεοτόκου διὰ ἐξόδου καὶ μείζονος ἐπιμελείας καὶ ἄλλων μὲν, ἐξόχως δὲ τοῦ ἐντιμιωτάτου καὶ εὐγενεστάτου ἄρχοντος.... .... ἀρχιερατεύοντος πανιερωτάτου καὶ λογιωτάτου μητροπολίτου (имена выскоблены) ἔτει ἀπὸ τῆς ἐνσάρκου.... οἰκονομίας τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ 16(52?).

2

Храмъ имѣетъ роспись съ греческими надписями, рисунки сдѣланы весьма грубо.

Въ Арбанаси, въ разстояни 1 часа отъ Тырнова, семь церквей; нѣкоторыя изъ нихъ заслуживають вниманія съ точки зрѣнія археологіи. Церковь Рождества Христова съ греческой надписью у входа:

† ούτος ό θεῖος και πάνσεπτος ναὸς
ῶν, προσεύχεσθε, οἰκος γὰρ θεοῦ
και προσευχῆς ὑπάρχει· μηδεἰς
εἰσέλθῃ μνησικακῶν ἐνθάδε και
λάδῃ ἀρὰν ἀντὶ τῆς εὐλογίας· εἰ μὲν
φίλος πέφυκας, εἴσελθε χαίρων, εἰ
δ' ἐχθρὸς και βάσκανος και γέμων
ὅλως ὅόλου, πόρρω πόρρω πέφυγε
τῆς πύλης εἰσόδου ταύτης: --† ἡ δέησις τῶν δούλων τοῦ θεοῦ
Χάτζη Γεώργη ἐν ἔτει 1749.

Направо отъ входа на стёнё роспись вселенскихъ соборовъ; тамъ же изображеніе строителя или зографа, къ сожалёнію весьма испорченное и безъ надписи. По лёвую сторону отъ входа роспись чудесъ св. Георгія и далёе евангельская исторія. Кромё того, въ храмё есть лицевые святцы за мёсяцы февраль и мартъ, при чемъ для каждаго дня нарисованъ отдёльный квадратъ. Изъ росписи этого храма ясно, что здёсь образцемъ послужила роспись знаменитыхъ тырновскихъ церквей.

Туть же отдёльная надпись:

Ίστορήθη τὸ παρὸν προπύλαιον τοῦ κυρίου καὶ θεοῦ καὶ σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ ἔτει ἀπὸ τῆς ἐνσάρκου οἰκονομίας <sub>τ</sub> αχμγ (1643) διὰ συνδρομῆς καὶ κόπου καὶ ἐξόδου τοῦ τιμιωτάτου καὶ εἰγενεστάτου ἄρχοντος κῦρ Ζότος

Ствны этого притвора или наренка покрыты фресками на пожертвование архонта Στάθυ и жены его Өеодоры. Внутри же храма часть росписи сдвлана въ 1681 году при Пареении патріархѣ Константинопольскомъ. Вь церкви св. Димитрія роспись евангельской исторіи и чудесь св. Георгія.

Въ церкви св. Архангеловъ или, можетъ быть, монастырѣ того же имени слѣдующая надпись

ό θείος ούτος και πάνσεπτος νάρθηξ τῆς ἱερᾶς μονῆς τῶν παμμεγίστων ταξιαρχῶν Μιχαήλ και Γαδριήλ ἀνιστορήθη και ἐκαλλοπίσθη διὰ συνδρομῆς ἐξόδου τε και δαπάνης τοῦ τιμιωτάτου κυρίου Χατζηνίκου Κουλτουκλῆ και τῆς συζύγου αὐτοῦ Κυριακῆς εἰς μνημόσυνον αὐτῶν ἐν . . . . . . . . . .

Кромѣ того есть сще надпись надъ входомъ Хε<sup>2</sup>ρ Μιχαήλ τοῦ ἐκ Θεσσαλονίκης καὶ Γεωργίου τοῦ ἐκ Βουκουρέστη

και επιτηρητής Εύστάθιος Νικολάου

αψξ αύγούστου α

Здѣсь же находится погребальная плита Бранкована, погребеннаго въ 1790 г.

Кромѣ церквей въ Тырновѣ ожидають отдѣльнаго и самостоятельнаго изученія холмы Гиссарь и Трапезица. Эти два холма, окруженные ръкой Янтрой и обнесенные въ средніе въка стънами и башнями, и составляли мъсто расположенія стараго Тырнова. Здёсь были дворцы и палаты тырновскихъ царей и ихъ вельможъ, здёсь находилисъ государственныя учрежденія и церкви. Въ настоящее время оба холма представляють лишь археологическій интересь, они совершенно необитаемы и поврыты щебнемъ и развалинами повинутыхъ зданій. "Гиссарь" соотвѣтствуетъ слову кремль и обозначаетъ крѣпость. Въ этотъ тырновскій кремль поднимаются по южной сторонѣ окружавшей его ствны, отъ которой остались лишь основанія. 50 лёть тому назадъ Гиссарь сохраняль еще всё качества крёпости: нужно было миновать подъемный мость и трое вороть. ведшихъ въ връпость (см. В. Стояновъ-Беронъ, Археологически и исторически изслёдованія, Търново 1887, стр. 84). Настоящее положение кремля лишь по обломкамъ камней и по массъ щебня и неровностямъ почвы можетъ дать понятіе о бывшихъ когда-то здѣсь постройкахъ. Весьма странное впечатлѣніе производить на этомъ фонъ фундаменть недавно начатой и неовонченной постройки. Это мертворожденное здание тырновской

2\*

гимназіи, которое начато было здѣсь постройкой, но потомъ пріостановлено и наконецъ совершенно заброшено, такъ что мужскал гимназія остается въ наемныхъ помѣщеніяхъ и занимаетъ девять домовъ на трехъ улицахъ.

На восточной сторонѣ холма находится башня "барутьхане", построенная въ три этажа. Говорять, будто здъсь содержался и окончилъ жизнь Балдуинъ Фландрскій, побъжденный и взятый въ плёнъ Асёнемъ въ 1205 году. Можеть быть на это указываеть и название этой мистности "френкъ гиссаръ". На самой вершинѣ Гиссара въ 1893 г. поставлена коммеморативная волонна въ память освобожденія Болгаріи отъ турепкой власти. При копаніи земли для фундамента обнаружены заёсь основанія старыхъ стёнъ, но значеніе этихъ остатковъ не было тогда выяснено. При спускъ съ вершины Гиссара находится ровная площадь, на которой расположена мечеть, принадлежащая нынѣ военному вѣдомству. Эта мечеть несомнённо представляеть собой христіанскую церковь; кругомъ этой мёстности попадаются остатки мозанки, фресокъ и фрагменты мрамора. — Гиссаръ соединенъ былъ съ нижнимъ городомъ. находившимся при подошвѣ его (Дольня Махала), дорогой и отдѣлялся воротами, представляя изъ себя совершенно самостоятельное укрѣпленіе. Направленіе защищавшихъ его стѣнъ всего лучше наблюдать снизу, изъ митрополіи, гдѣ ясно можно различить по склонамъ горы древнія стёны, идущія зигзагами и уклонами согласно уровню почвы и спускающіяся до самой Дольней Махалы.

Второй холмъ Трапезица, какъ показываеть его имя, есть плато съ холмомъ-бургомъ въ съверной части. Здъсь, по всей въроятности, были царскія палаты и жилища бояръ и вельможъ. Трапезица также была окружена стънами и представляла самостоятельное укръпленіе. Раскопокъ здъсь не предпринималось до послъдняго времени (до лъта 1900 г., какъ сказано будетъ ниже), за исключеніемъ небольшой попытки, сдъланой тырновскимъ археологическимъ обществомъ, которая дала однако весьма неважные результаты (Стояновъ-Беронъ, стр. 22—23). До сихъ поръ можно видъть основанія церкви, обнаруженныя означенными раскопками; по тогда же найденныя здъсь фрески и славянскія надписи, если върить свъдъніямъ о раскопкахъ, помъщеннымъ въ сочиненіи г. Берона, остались утрачеными для науки, ибо въ свое время не были хорошо описаны и опубликованы. Соображенія относительно м'єстонахожденія церкви во имя Іоанна Рильскаго и царской церкви лишены всякаго основанія. На основаніи сд'яланных археологическимъ тырновскимъ обществомъ раскопокъ можно лишь придти къ тому заключенію, что церкви на Трапезиц'я были небольшихъ разм'вровъ и построены по одному типу. Изсл'ядованіе архитектурнаго стиля и искуства въ этихъ церквахъ ждетъ того времени, когда Трапезица будетъ разрыта. Въ одномъ м'єстѣ торчить изъ земли стѣна, покрытая полинявшей живописью; можно надѣяться, что при освобожденіи стѣны отъ земли получится хорошій рисунокъ съ живыми красками.

Таково было положение Гиссара и Трапезицы до лѣта 1900 года.

Лётомъ 1900 года археологическое значение Гиссара и Трапезицы совершенно изменилось. Предпріятіе, казалось, требовавшее для своего осуществленія нёсколькихъ лёть и сопряженное съ такими расходами, на которые болгарское правнтельство не могло рѣшиться, это предпріятіе нежданно-негаданно осуществилось и — что походить на чудо — исполнено было въ два мѣсяца. Мы не входимъ здѣсь въ изложеніе обстоятельствъ, при которыхъ произведены были раскопки на Гиссаръ и Трапезицѣ; мы будемъ говорить лишь о способѣ производства раскопокъ и о полученныхъ раскопками результататахъ. О начатыхъ въ лётніе мёсяцы 1900 года раскопкахъ въ Тырновё доходили до меня разные слухи, изъ коихъ можно было прежде всего вывести то заключение, что мёстные жители весьма враждебно настроены и противъ производящихъ раскопки лицъ, и противъ самыхъ раскопокъ. Разсказывали, что дѣло ведется подъ большимъ секретомъ, что наблюдающія за работами лица не допускають никого изъ постороннихъ на мѣсто раскопокъ, что разъ даже запрещенъ былъ доступъ одному оффиціальному лицу, командированному министерствомъ народнаго просвъщенія. Обвиняли главнымъ образомъ то лицо, которому разрѣшены были раскопки, именно г. Сэра (Seure). Онъ, будто бы, одновременно началъ раскопки въ Никополѣ, Тырновѣ, и еще гдѣто, лично самъ нигдъ не могъ ни наблюдать, ни вести расвопокъ, а поручалъ это дёло неопытнымъ надсмотрщикамъ, не имѣющимъ понятія о техникѣ археологическихъ раскопокъ. Утверждали, напримъръ, что ръшившись раскопать Трапезицу, г. Сэръ самъ натажалъ въ Тырново не больше трехъ разъ.

Ŧ,

Не могу сказать, върны ли эти слухи вообще, но въ нъкоторыхъ частностяхъ достовърность ихъ подтвердилась для меня позже, когда мнъ случилось побывать въ Тырновъ.

Въ ноябръ 1900 года, по окончания раскопокъ въ Абобъ, я провхался въ Тырново по новой желбзной дорогв. Къ тому времени тырновскія раскопки были закончены и наиболье важные предметы отправлены въ софійскій музей. Вотъ что удалось мнѣ подмѣтить при бѣгломъ осмотрѣ произведенныхъ на тырновскихъ холмахъ раскоповъ. На Гиссаръ раскопано, собственно говоря, одно мъсто — близь коммеморативнаго памятника освобожденія Болгаріи. Оказалось, что этоть памятникъ построенъ какъ разъ на мъстъ древней церкви и приходится по самой серединѣ; такимъ образомъ раскопка древней церкви неминуемо влевла за собой разрушение памятника, почему работы здёсь были прекращены. Изъ найденныхъ предметовъ остаются на мѣстѣ: мраморные обломки, капители колоннъ; обнаружено въ ствнахъ цервовнаго зданія нёсколько могилъ, сложенныхъ изъ камня, съ погребеніями. Но на Трапезицѣ раскопки велись въ обширныхъ размърахъ, какъ можно судить по ямамъ, канавамъ и кучамъ земли, замѣчаемымъ по всѣмъ направленіямъ. Главный результать — средневѣковыя церкви; всего обнаружено 17 церквей. Вообще все это церкви весьма небольшихъ резмёровъ, наскоро сложенныя изъ довольно грубаго матеріала, т. е. изъ мелкихъ камней на цементь. Стъны церквей весьма тонкія, размёры зданія небольшіе, всё конечно въ одинъ этажъ, почти всегда при церкви небольшой притворъ (нареикъ). Можно признать особенностью тырновскаго церковнаго строительства строить скоро и дешево. Повидимому въ большинствъ случаевъ им вемъ дело съ фамильными церквами, служивишми и мъстомъ погребенія; во многихъ изъ нихъ найдены могилы или въ наронкѣ, или въ самой церкви подъ поломъ. Вторая характерная особенность этихъ церквей та, что въ большинствѣ изъ нихъ стёны расписаны живописью; въ нёкоторыхъ кромё того сохранились слёды мозанки изъ разноцвётныхъ мраморныхъ геометрическихъ фигуръ.

Что касается росписи, то на стѣнахъ сохранились лишь нижнія части изображеній. Это объясняется тѣмъ, что церковныя зданія всѣ полуразрушены, верхнія части стѣнъ какъ-бы срѣзаны на высотѣ одного метра или двухъ отъ основанія. И это уничтоженіе верхнихъ частей храмовыхъ построекъ происходило постепенно путемъ расхищенія, причемъ избёгали разрушенія тё части, которыя были поврыты мусоромъ и землей. Во многихъ мёстахъ наблюдаются два слоя фресовъ, но вообще живопись не высокаго качества ни по стилю, ни по живости врасовъ. Какъ исключеніе бросается въ глаза иногда одежда и обувь, особенно на изображеніяхъ въ военномъ платьё съ копьями и щитами, сдёланная весьма тщательно; образцы орнамента на свободныхъ мёстахъ между живописными композиціями также обращаютъ на себя вниманіе по сходству съ народнымъ рисункомъ на шитьё и въ миніатюрахъ. Мраморные фрагменты и скульптурные памятники сложены въ кучу и лежать около стёнъ.

Главный результать раскопокъ заключается, какъ сказано, въ обнаружении 17 церквей. Мы уже замѣтили, что стѣны церквей сохранились не больше, какъ на половину ихъ высоты (11/2 или 2 метра), и что большинство церквей имжеть фресковую живопись на внутреннихъ стенахъ. Какъ бы ни представлялся маловажнымъ этотъ матеріаль съ точки зрёнія исвусства и техники, все же его пужно было обязательно сохранить отъ разрушенія и сдълать доступнымъ для изученія. Какъ скоро обнаруживались фрески, нужно было или зарисовывать ихъ красками, или по крайней мбрё фотографировать; если же не предполагалось ни того, ни другаго, то лучше было закрыть ихъ снова землей. На делъ же не принято никакихъ меръ для сохраненія или для изученія ственной живописи. Обнаженныя отъ облегавшей ихъ земли, фрески ничёмъ не защищены оть дождей и вётровь; штукатурка отстаеть цёлыми пластами и падая на землю, уносить съ собой значительныя части изображеній. Куски фресокъ валяются у стінь или, собранные въ кучу, лежатъ подлъ церкви на открытомъ воздухъ. Въ ноябрѣ мѣсяцѣ, когда я во второй разъ былъ въ Тырновѣ и осматриваль мёсто раскопокь, наиболёе значительныя церкви покрывались деревяннымъ навёсомъ съ тёмъ, чтобы защитить живопись отъ разрушенія. Но рабочіе, утверждая столбы около ствнъ, даже противъ своего желанія, наносили большой ущербъ фрескамъ.

При взглядё на ямы и канавы, бросается въ глаза отсутствіе плана и метода при веденіи раскопокъ. Взрыта во многихъ мѣстахъ значительная площадь, но мы не замѣтили, чтобы хотя одинъ археологическій памятникъ былъ вполнѣ очищенъ отъ земли. Гдё рабочіе находили фундаменгъ зданія или стёну, тамъ они проводили траншею, выбрасывая землю заступомъ. Очиствой цёлыхъ площадей, на которыхъ находится древняя постройка, не занимались, вслёдствіе чего самая цёль раскопокъ, если при нихъ имёлась въ виду не находка только предметовъ, не можетъ считаться достигнутой. Въ случаё продолженія раскопокъ на Трапезицё, придется прежде всего заняться свозкой земляныхъ кучъ и насыпей, сдёланыхъ рабочими. Общее впечатлёніе получается такое, что при земляныхъ работахъ на Трапезицё преслёдовалась цёль отыскиванія какихъ-либо предметовъ; какъ скоро надежда на находки не оправдывалась, взрытое мёсто оставляли и переходили къ другому. Въ результатё за отсутствіемъ систематическихъ и методическихъ работь, Трапезица имёетъ видъ взрытой, но не раскопанной.

Формулируя свои наблюденія, я долженъ сказать, что съточки зрёнія научныхъ интересовъ ожидалось не такихъ раскопокъ въ Тырновѣ, какія были произведены лѣтомъ 1900 года. Вслёдствіе недостатва въ нихъ системы и плана ими не разъяснена археологическая проблема по отношению въ древностямъ Трапезицы. Но худшее завлючается въ томъ, что недостатовъ вниманія и наблюдательности при работахъ сопровождался печальными послёдствіями даже и для тёхъ археологическихъ матеріаловь, которые были обнаружены раскопками. Я пришель въ убъждению, что часть этого матеріала погибла безвозвратно. Такъ утрачены для науки знаки на строительномъ матеріа.ть. (каменотесные знаки) и рисунки graffiti, которые имѣють важное значение въ древнихъ и средневъвовыхъ постройкахъ. Могу думать, что погибъ для изученія и самый крупный матеріаль, полученный раскопками, фрески, такъ какъ до сихъ поръ никто его не фотографировалъ и не зарисовывалъ. Въ настоящее время добрая половина этого матеріала уже потеряна для изученія.

Раскопками, произведенными на Гиссарѣ и Трапезицѣ, нанесенъ непоправимый ударъ ожиданіямъ славистовъ. Можноотъ души пожалѣть, что тырновскія древности не остаются больше подъ землей, гдѣ бы онѣ пребывали въ сохранности, и гдѣ бы еще могли ожидать болѣе счастливаго вскрытія.

## Грамота царя Іоанна Асвня II.

#### Г. А. Ильинскаго.

### I.

## Введеніе.

Въ библіотевѣ Императорской Академіи Наукъ, въ числѣ другихъ немногихъ памятниковъ южнославянской старины, хранится рукопись высокой филологической в исторической важности. Это торговый договоръ съ Дубровницкой республикой знаменитаго болгарскаго царя Іоанна Асѣня II (1218—1241). При какихъ обстоятельствахъ и какимъ образомъ этотъ драгоцѣнный документъ изъ Дубровницкаго архива попалъ въ Петербургъ, въ настоящее время опредѣлить невозможно. Мы знаемъ только, что это произошло не безъ участія русскаго консула въ Дубровникѣ Гагича.

Высокое историческое значеніе пачятника давало поводъкъ многократнымъ попыткамъ изданія грамоты, къ сожалёнію, всегда болёе или менёе неудачнымъ. Въ первый разъ этотъ памятникъ увидёлъ свёть въ извёстномъ трудё Шафарика "Památky dřevního písemníctví Jihoslovanův." V Praze, 1851, во второй части котораго знаменитый слависть напечаталъ документь цёликомъ, ошибочно приписавъ его происхожденіе Іоанну Асёню I (1186—1196). Такъ какъ для своего изданія Шафарикъ воспользовался не подлинникомъ, а только невѣжественнымъ спискомъ, сдёланнымъ для него Гагичемъ, то и неудивительно, что въ текстъ изданія вкралось множество грубѣйшихъ ошибокъ. Таково, напримѣръ, чтеніе слова в Шдрим (стр. 5) какъ названія никогда не существовавшей болгарской провинціи Бюлери, или такія ошибочныя написанія, какъ хюдетъ вм. хю-

датъ, Праслава вм. (П)раслав(а), повсждоч вм. повсадъ, лочбювнымъ вм. любювныї, деме вм. дема и т. д., и т. д.<sup>1</sup>) Мы не говоримъ уже о раскрытіи титлъ и несоблюденіи строчныхъ и надстрочныхъ знавовъ, — органическомъ недостаткъ всъхъ изданий того времени вообще.

Книга Шафарика вызвала въ следующемъ году (1852) обширную рецензію И. Срезневскаго на страницахъ "Извѣстій Второго Отдѣленія Имп. Академіи Наукъ".<sup>2</sup>) Эта статья въ изслёдованія памятника представляла уже значительный шагь впередъ. Здъсь не только впервые было установлено настоящее происхождение грамоты (хотя и въ столь характерной для Срезневскаго уклончивой и неопредбленной формѣ), но и въ первый разъ документь былъ напечатанъ здёсь по подлиннику съ присоединениемъ довольно подробныхъ филологическихъ и историческихъ комментарій. Хотя Срезневскому, имѣвшему подъ руками подлинный тексть грамоты, и было нетрудно исправить большую часть погрѣшностей Шафарика, тѣмъ не менѣе и его издание далеко нельзя назвать безупречнымъ. Начать съ того, что Срезневскій совершенно неправильно прочель слова в Шдой. напечатавъ ихъ какъ во Дониъ; вромѣ того, онъ совершенно не поняль лигатуру (р=цар, какъ это видно изъ страннаго знака, поставленнаго покойнымъ академикомъ на мъстъ этой лигатуры; имъ совершенно, неточно употреблены знаки а, о и др.

То, что въ статъ Срезневскаго было высказано въ видъ осторожной догадки, было подтверждено окончательно С. Н. Палаузовымъ, приславшимъ въ слѣдующемъ году (1853) письмо въ редакцію "Извѣстій", въ которомъ неопровержимыми историческими свидетельствами доказаль, что упоминаемыя въ грамоте области могли входить въ составъ болгарскаго государства только при Асвив II 3). Заслугой того же ученаго было удачное толкование большей части упомянутыхъ въ грамотѣ географическихъ названій, въ томъ числѣ и названія Шдой.

На основании издания Срезневскаго были сдъланы и два послѣдующія: Раковскаго 4), Миклошича 5) и, наконецъ, второе издание самого Срезневскаго. Всв они почти ничвыть не отли-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ч. II, сгр. 2 (по второму изд. 1873 г.).

<sup>1</sup> ч. 11, сгр. 2 (по второму изд. 1873 г.).
7) Л. 22, сгр. 347—349.
8) Изибстія Отд. рус. яз. п слов. 1853 г., л. 33, стр. 109—112.
4) Нѣколко рѣчи о цару Асѣиѣ. Београд 1873, стр. 56. Безъ всякихъ
-основаній Раковскій приписалъ происхожденіе грамоты Асѣню І.
6) Мопитепta serbica, III.
6) Споленця IXXVI стр. 0

<sup>•)</sup> Свёдёнія и замётки, LXXXI, стр. 9.

#### Г. А. Ильнискаго.

чаются отъ текста, напечатаннаго въ "Извёстіяхъ", и потому также мало могутъ служить цёлямъ науки, какъ и послёдній.

## II.

## ТЕКСТЪ И ПРИМЪЧАНІЯ.

**Н Дава цёми: фризию́ си: хю́ръ все́и Джбрювиншстън**. лобшкий: (и) (в)севъризить г(фстемъ) цбин: да мдв хюдатъ по всен хоръ цбин: с квпнж каква (лн)бю: нлн нюса: нлн жена нли копна каква либо носа : и до ком либо семъ нан хюръ дюндж: нан дю Бъдънъ. нан Бра инчева и Бълграда дюндя: или дю Трънюва и по всемя **Zагюрн**в (хюда) нлн дю (П)раслав(а) 5 нан Карвинъскъв хюръ придя: или Кръстън хюръ: нлн Бюрвис(тв)и: или в Юдрй и в Димот или въ Скобскжж хорж: или Приль(п)скжж: или в Дъвол скаж хюрж. нлн в дема Арба наскжж: нлн в Сюленъ: нджтъ: повсаде: да сн кепо важ : н продаважтъ : свобо НО : БЕСЪ ВСВКОЖ ПАКОСТН : ДА НЕ НМАЖ(Т)Ъ ПО ВСВХЪ хю́ра црмн н г(ра)дшвъхъ: н клнсвраъ **дапрътенна: н(ж)** да сн хюд б · н къпъжтъ: н продаважтъ БЕС ПЕЧВЛН: В(К)Ш Н ВСЕВВРИНН. 10 (лоч)бовнин гостЕ цэмн: кто ли ныъ спакости: о (т)ом лнбюї: нли на клисчръ: или на фю (р)юсяхъ · или гд(е) (л)нбю пръдъ дако: ю къме(р)ки то Е въстъ: тюн Е прютненнк(ъ) (ц)рмн: и милюсти иє ще (им)вти (и)ж великаж . . . . . Е фргиж патити ... црми +

+ астян цр б(лъгарф)м н гръком +

1. соянами: верхній уголокъ буквы з и правни штабъ буквы м стерлись. — Джерикнишстин: правый штабъ буквы и и лувый буквы и замараны пятномъ. — (к)секиричимъ: передъ этимъ словомъ въ подлинники находится дырочка, достаточно большая, чтобы на ед мъсть могъ умъститься союзъ и. —

2. Каккж : первое к замѣчательно своямъ миніатюрнымъ и какъ-бы сдавленнымъ видомъ. — : нижняя точка едва замѣтна. — женж : отъ титла остался: только одинъ лѣвый кончикъ.

8. Нюсъ титло представляеть лигатуру изъ ножки т и горизонтальной черты этой букви. — хюўти: верхпяя часть буквы я и лізвая половина буквы то оторваны. — дондж: титло надъ этимъ словомъ безъ сомнізнія находилось на місті теперешней дырки.

4. Браничева: є нийеть видь овальнаго полукруга. — диндя: титло представляеть лигатуру указаннаго типа. — Загирий: уцілівшій верхній кончикь букви χ и титло т заставляють предполагать, что на м'всті теперешней дирки находилось слово хида. — дω: правая часть букви ω оторвана. — (П)раслав(а): оть конечнаго а остался только одинь верхній кончикь.

5. Н Шдян<sup>2</sup>: верхняя половена буквы д, также какъ и лъвая часть буквы и оторвани; буква и нъсколько напоминаеть своей формой букву ъ. — Димит: т этого слова вмъеть очень большой формать, но такъ блёдно, что можетъ бить голько разсмотрёно въ лупу.

6. Динилския: ливая часть буквы к значительно блидийе правой.

7. Силёнъ: правая часть буквы и стерлась. — поссадё: д въ своей вермвић не сохранился вполић. —

8. пакюсти: оть со уцёлёль только правый бокь. — хира: лёвая палочка буквы х имбеть справа и снизу горизонтальное продолженіс, служащее титломъ для слёдующаго слова. — и: послё этого слова находится дирочка, на мёстё которой, можеть быть, было двоеточіе. — кансёрах головка х сильно протянута влёво, такъ что служить титломъ надъ х.

9. сн: н почти стерлось. - t(к): отъ t сохранилась только верхияя часть.

10. (т)юм мнюй: одно изъ труднъйшихъ мъстъ рукописи: Срезневскій поставняъ подъ нимъ крестъ и въ переносномъ и буквальномъ смыслъ. Сохранившаяся подъ строкой вертикальная черточка (см. снимокъ), по нашему мнънію, позволяетъ предполагать на мъстъ дырочки или букву т, или букву щ. Мы предпочли первую въ виду недоказанности формы щом для такихъ древнихъ памятнивовъ, какъ наша грамота.

11. врытивник (ъ): буввы т и и представляють лигатуру; буввы в и ъ не сохранились вполит. — (ц) Ями: отъ ц остались только двъ верхнія точки.

12. Ще: вертик. черточка наверху между этими буквами позволяеть заключить, что слово заканчивалось большимъ т, — е: передъ этой буквой находилось еще нъсколько буквъ или словъ, которыя мы отказываемся объяснить. Срезневский прочель это мъсто какъ ме (?)

О лодписи смотри ниже.

Примъчание: Букви, заключенныя въ скобкахъ, погибли или безслёдно, или оставили самые жалкіе слёды, врод'я черточки, точки и т. п.

## III.

## Палеографическія особенности грамоты.

Грамота написана на очень плохо сохранившемся кускѣ тряпичной бумаги (Соболевскій, Славянорусская палеографія, Спб. 1901, стр. 23); размѣръ его равняется 1 вершку и 11 дюймамъ въ длину и 1 вершку и 3 дюймамъ въ ширину. Отъ вліянія времени особенно сильно пострадала нижняя часть рукописи, гдѣ въ подписи царя Іоанна Асѣня II не достаетъ почти цѣлаго слова: б(лъгарю)ы (см. снимокъ). Но рѣдкая и изъ остальныхъ строкъ лишена болѣе или менѣе большихъ дырокъ, вслѣдствіе чего буквы нѣкоторыхъ словъ погибли навсегда. Всѣ такія лакуны точно оговорены въ комментаріяхъ къ тексту.

Рукопись написана мелкимъ уставомъ XIII в. обыкновенными черными, теперь отчасти уже выцвѣтшими чернилами. Только послѣдняя строка, представляющая собой подпись царя, написана очень крупными киноварными буквами. Эта подпись представляеть довольно хитрую лигатуру: особенно замѣчательна въ ней буква  $i\rho = i\rho$ . Въ самомъ текстѣ лигатура употреблена только однажды въ словѣ пройвинкъ (11 строка), если не считать своеобразнаго соединенія титла съ лигатурой въ случаяхъ вродѣ: нюса (2 стр.), дондж (3 стр.), гдѣ черта титла служитъ вмѣстѣ съ тѣмъ и шапочкой буквы т.

Титла и совращенія представляють кромѣ того примѣры: арин, локовны, крѣстан, Скоскжж свобоно, хоръ, клисиръъ, зако (ссылки см. въ индевсѣ).

Тексть грамоты начинается и заключается четырехконечнымъ крестомъ. Два киноварныхъ креста ограждаютъ справа и слъва также и подпись грамотодателя.

Надстрочные знаки употреблены въ рукописи всего семь разъ, — число, очень ничтожное даже для такого скромнаго по своимъ размѣрамъ памятника, какъ наша грамота. Изъ нихъ три:  $\hat{\omega}$  (стр. 10), т $\hat{\omega}$  (стр. 11) и  $\hat{\omega}$ ргнж (стр. 12) вѣроятно имѣютъ значеніе простаго аксессуара, другіе: х $\hat{\omega}$ рк (стр. 1), всён (стр. 1), х $\hat{\omega}$ датъ (стр. 2), нé, можетъ быть, обозначаютъ удареніе. Въ пользу послѣдняго предположенія говоритъ и самая форма знака въ этихъ случаяхъ (за исключеніемъ перваго примѣра). Какъ видно изъ приложеннаго снимка, въ рукописи употребляются только два знака препинанія: двоеточіе (:) и точка (.).

Переходи къ разсмотрѣнію особенностей употребленія буквъ, прежде всего слѣдуетъ обратить вниманіе на почти исключительное употребленіе буквы ъ. Мягкій глухой (ь) можновидѣть только въ словѣ Браннуьва (стр. 4), если только слѣдовать чтенію этого мѣста И. И. Срезневскаго; но врайне неясныя очертанія этой буквы (см. снимокъ) позволяютъ читатьэто слово и какъ браннуска. Такое же сомнительное сходство съ буквой ь имѣетъ и послѣдняя буква слова въстъ (11 стр., см. снимовъ).

Въ высшей степени зямѣчательную палеографическую особенность нашей грамоты представляетъ почти исключительное употребленіе знака а вмѣсто болѣе обычнаго а. Послѣдній въ текстѣ нашей грамоты встрѣчается только однажды — въ словѣ мдв (стр. 2). Во всѣхъ остальныхъ случаяхъ употребляется только а, — и эта особенность сближаетъ грамоту царя Іоанна Асѣня съ другимъ замѣчательнымъ памятникомъ среднеболгарской письменности, Слѣпченскимъ Апостоломъ XII в.

То же совпадение съ графикой послъдней рукописи представляеть постоянное употребление знаковъ он (вм. ю) и ты (вм. ъі).

Широкое є встрѣчаетаяся только въ 4 случалхъ: гюсте (10 стр.), є (11 стр.), щє (12 стр.) и є (? 12 стр.).

Замѣчательную графическую особенность нашего памятника представляеть также абсолютное отсутствіе буквы оу, вмѣсто которой употребляется только в, и почти совершенное отсутствіе знака о, замѣненнаго повсюду буквой ω. Первый встрѣтился только въ подписи: гръком и предлогѣ "о" въ словѣ о кымерки (11 стр.).

Архаическую особенность графики грамоты составляеть, безъ сомнѣнія, употребленіе **в** вм. ка въ словахъ: къдына, в(к)ю, такъ же какъ и почти полное отсутствіе іотаціи гласныхъ; послѣдняя встрѣтилась только дважды: мдв (2 стр.) и ком (3 стр.).

Нашъ обзоръ палеографическихъ особенностей рукописи будетъ конченъ, если мы обратимъ вниманіе на отсутствіе знака шт и на своеобразную форму буквы т (см. снимокъ).

### IV.

## Лингвистическія особенности.

Палеографическому значенію рукописи нисколько не уступаеть и лингвистическое. Строго говоря, опр дѣлигь послѣднее можно въ трехъ словахъ: грамота царя Іоанна Асѣня есть древнѣйній памятникъ народнаго болгарскаго языка, такъ какъ знаменитая Троянская притча, входящая въ составъ повѣсти Ватиканскаго списка Лѣтописи Манассіи. относится къ XIV в., а другія грамоты болгарскихъ царей (какъ напр. Константина Асѣня) восходятъ только ко второй половинѣ XIII в. Уже при абсолютно ничтожномъ числѣ памятниковъ народнаго болгарскаго языка вообще, наша грамота вполнѣ заслуживала бы названія "драгоцѣнной"; тѣмъ болѣе она достойна такого эпитета, если мы вспомнимъ, что всего полтора столѣтія отдѣляютъ ея языкъ отъ языка древнѣйшихъ старославянскихъ памятниковъ.

Въ чемъ же главныя особенности языка нашей грамоты?

На первое мѣсто слѣдуетъ поставить здѣсь примѣры самаго характернаго явленія среднеболгарскаго вокализма, мѣны юсовъ. Само собой разумѣется, что при незначительномъ объемѣ памятника число этихъ примѣровъ не можетъ быть велико: ж переходитъ въ а только въ трехъ случаяхъ: 1) послѣ с: поксади (7 стр.), 2) послѣ м: зема (6) и 3) послѣ ј: мди (2). Послѣдній примѣръ тѣмъ замѣчательнѣй, что въ другихъ случаяхъ ж послѣ н или остается: кипнж (2, 3), Скоскжж (6), Прилъ(п)скжж (6), Дъколскжж (6), Арбанаскжж (6), киповаж (7), продаважтъ (7 и 9), ныаж(тъ (8), кипижтъ (9), о́ргиж (12), или самъ переходитъ въ а: кома (3) род. ед. (= кона), земъ (3) род. ед. (= зема), всъкож (8) род. ед.

Первые три примѣра послѣдней категоріи проливаютъ свѣтъ и на качество звука в, которое очевидно равнялось м, по крайней мѣрѣ послѣ ј и мягвихъ согласныхъ.

Замѣчателенъ, по своей рѣдкости, переходъ к въ а въ словѣ (п)раслав(а) (4). Если а въ этомъ случаѣ не есть реминисценція глаголическаго а, то этотъ примѣръ можно сопоставить съ примѣрами вродѣ гркдж, довольно частыми въ среднеболгарскихъ и отчасти даже въ древнеболгэрскихъ рукописяхъ. Сравнительно незначительное вліяніе церковной ороографической традиціи мы видимъ въ многочисленныхъ примърахъ выпаденія глухого звука въ открытыхъ слогахъ и въ концѣ слова: всен (стр. 1 и 2) джерокиншствн, лонбовиты, (в)севърнымъ (1), с кжпиж (2), Бълграда (4). всемв (4), в Димот (5), в Одрй (5), в Скоскжж (6), в Дъволскжж (6), в зема (6), в Солинъ (7), повсади (7), всъкож (8), всехъ (8), бес печтли (9), всевърнин (9). Древній глухой сохранился только въ двухъ достовърныхъ случаяхъ: Бъдынъ (3) и Каръвинскыте (5).

Что ъ въ концё слова уже не имѣлъ звукового значенія, доказываетъ примѣръ: кесъ псуълн (8).

Какъ и во многихъ другихъ среднеболгарскихъ памятникахъ, ъ вокализируется въ о: локовнъ (1) и тон (11).

Звукъ в писецъ грамоты произносилъ, въроятно, какъ и: Бъдънв (3) род. ед., земв (3) род. ед., Къръвинъскъв (5) и псувли (9).

Любопытно удлиненіе ь передъ ј въ н въ словѣ кипна (2 и 3) твор. ед. Эта форма представляетъ, несомнѣнно, промежуточную стадію развитія между формами Супрасльской рукописи земых коупых, съ одной стороны, и формами новоболгарскаго языка: земя, сабя, съ другой.

Стяженіе гласныхъ наблюдается только въ слёдующихъ трехъ случаяхъ: локовный (1), (в)севърнымъ (1), сн (= снн) (1)

Переходя въ явленіямъ консонантизма, прежде всего слёдуеть увазать на отсутствіе іотаціи въ словахъ: кипнж (2. и 3), Дагюрни (4), Скоскжж, Прилъ(п)скжж (6) и т. д. (см. выше)

Въ связи съ отсутствіемъ іотаціи, можетъ быть, находится и отсутствіе 1 epentheticum въ словахъ: кипиж (2 и 3), земъ (3), Скоскжж, зема (6).

Любопытенъ примъръ запрътенна (вм. запръштенна) (9), гдъ отсутствіе смягченія объясняется аналогіей глагола запрътнтн.

Группа ск смягчается передъ в въ ст, какъ и въ громадномъ большинствѣ другихъ среднеболгарскихъ памятниковъ и отчясти старославянскихъ, Джбровнишстън: (стр. 1), Крстън, Боринс(т)н (5).

Изъ явленій ассимиляціи согласныхъ укажемъ на переходъ у передъ с въ ш въ словё Джбровиншстви (1), к — въ г передъ д: гд(с) (11) и 3 — въ с передъ в и п: бес всъкож (8), БЕС ПЕЧТАН (9). Замёна с посредствомъ з въ словё фризи (1) вёроятно обязана своимъ возникновеніемъ греческому произношенію этого слова.

Не мало зам'вчательнаго заключаеть въ себв и морфологія языка нашего памятника. Такова прежде всего форма твор. п. ед. ч. ж. р. каквж вм'всто каковож, употребленная два раза (2 и 3).

Таково, во-вторыхъ, употребление мѣстнаго п. ед. ч. безъ предлога: нли Кръстън хюръ: нли Бюринс(т)ън (5).

Такова форма мѣстнаго п. мн. ч.: градшвъхъ (8).

. Любопытно далёе окочаніе им. п. мн. ч. м. р. основъ на ь — є: гюстє (10), если только оно не представляетъ простой описки

Въ области глагола прежде всего обращаютъ на себя вниманіе такія чисто народныя образованія, какъ 3 л. наст. вр. дава (1) и кипиятъ (9) при виповаж (7).

Народный характеръ языка грамоты доказываетъ также нерѣдкое отпаденіе окончанія -тъ въ 3 л. ед. и мн. ч.: донд ж (стр. 3), киповаж (7), спакостн (10), є (11), щє (12), также какъ и отпаденіе слога хъ въ послѣднемъ примѣрѣ.

Но особенно драгоцённы по своей рёдкости два случая образованія будущаго времени посредствомъ неопредёленнаго наклоненія и сокращенія вспомогательнаго глагола хъщеть: не ще . . . (ни)ътн (12), (щ)є фргна плтнтн (12).

Наконецъ, что касается лексическихъ особенностей языка грамоты, то достойны упоминанія слёдующія слова, очень широко распространенныя въ современныхъ болгарскихъ живыхъ говорахъ: хюра (здёсь только въ значеніи "страны"), женж, пакюстн, прязъ, клисираъ, патити. Послёднія два слова и первое представляють очевидные грецизмы, также какъ и слова : юргиж и фю(рю)сяхъ. Слово квыерки есть не что иное, какъ греческій варіантъ латинскаго слова commercium, хоµµе́охю.

V.

# Историческое значение грамоты.

Въ предыдущей главѣ мы видѣли, сколько любопытныхъ фактовъ даетъ грамота для исторіи болгарскаго языка и письма; но еще болѣе цѣнныя данныя она содержитъ для исторіи болгарскаго народа и государства.

Уже одинъ тотъ фактъ, что грамота относится ко времени величайшаго изъ Асвневичей и можеть быть югославянскихъ государей вообще, ставить ся историческое значение внѣ всякаго сомнѣнія. Какъ извѣстно, царствованіе Іоанна Асѣня II (1218-1241) представляеть такую же кульминаціонную точку вь исторіи второго болгарскаго государства, какую въ судьбахъ перваго — царствованіе Симеона. Какъ этотъ послёдній государь раздвинуль предёлы своего царства до трехъ морей, такъ и Іоаннъ Асѣнь II, говоря его собственными словами, "завоевалъ всё земли отъ Адріанополя до Драча, греческую, затёмъ албанскую и сербскую страну"; какъ Симеонъ долгое время былъ грозой византійцевъ, столица которыхъ едва не перешла въ его руки, такъ Іоаннъ Асѣнь II разгромилъ послѣ блестящей Клокотницкой побъды 1230 г. Эпирское деспотство, бывшее тогла единственнымъ политическимъ наслъдникомъ завоеванной франками Византіи; вакъ Симеонъ поставилъ международное значение болгарскаго государства на небывалую высоту, такъ Іоаннъ Асвнь II своей искусной политикой заставиль съ уважениемъ относиться къ себѣ не только сербовъ. венгровъ и нёмцевъ, но и сидёвшихъ въ Царьграде франковъ, относительно воторыхъ не однимъ только бахвальствомъ звучать слова: "И фрыси покорились десниць моего царства и жили въ моей власти по повелѣнію Божію" (Иречекъ). Наконецъ, какъ Симеовъ сдёлалъ много для культурнаго процветанія Болгаріи, такъ и въ царствованіе Іоанна Асеня II Болгарія украсилась великолѣпными постройками, вступила въ дъятельныя торговыя сношенія съ сосбаями и въ особенности съ знаменитыми южнославянскими Аеинами, Дубровникомъ и вернула себѣ полную цервовную самостоятельность, возстановивь патріаршество.

Таковъ былъ государь, въ предлагаемой грамотъ котораго мы имѣемъ, если не считать надписи на Трновскомъ столоѣ 1230, открытой Даскаловымъ, и нѣсколькихъ хрисовуловъ, единственное туземное и современное царю "болгаръ и грековъ" свидѣтельство о его славномъ царствованіи.

Но помимо этого общаго значенія, наша грамота имѣетъ и болѣе частное, спеціальное, Какъ мы видѣли, содержаніе грамоты представляетъ не что иное, какъ разрѣшеніе Дубровницкимъ купцамъ полной свободы торговли "по всей странѣ" болгарскаго царства и угрозу царскимъ гнѣвомъ каждому, кто осмѣлился бы помѣшать этой торговлѣ. А такъ какъ для большей точности грамотодатель подробно перечисляеть и провинціи болгарскаго царства, то благодаря грамотё мы имѣемъ возможность довольно точно возстановить политическія границы болгарскаго царства эпохи его второго расцвѣта, а также получить понятіе объ его областномъ дѣленіи. Мы перечислимъ эти области, слѣдуя порядку, въ которомъ онѣ упомянуты въ грамотѣ и который большей частью совпадаетъ съ ихъ географическимъ распредѣленіямъ <sup>1</sup>).

1) Бдинз, древняя Bononia, нынъ Видинъ, расположенъ въ съверо-западной части нынъшняго болгарскаго княжества.

2) Браничево, древній Viminacium, расположено къ западу отъ предыдущей области, приблизительно въ окрестностяхъ нынътиняго сербскаго Пожаревца.

3) Бълградъ; какъ извъстно, теперешняя сербская столица принадлежала болгарамъ еще при Симеонъ.

Отъ этихъ сѣверо-западныхъ провинцій перечисленіе переходитъ къ юговосточнымъ и прежде всего къ

4) Трнову, главному городу второго болгарскаго царства. Далбе слёдуеть

5) Загорье, область, лежавшая въ съверной Оракіи и, какъ извъстно, долго служившая яблокомъ раздора между болгарами и византійцами и извъстная у послъднихъ подъ именемъ Zayopá.

6) Пръславъ.

7) Карвунская земля, Карбола или Карболла византійцевь и Carbona итальянцевь. Она находилась на съверь отъ нынътней Варны между городами Кюстенджи и Каварной. С. Палаузовъ опредъляеть ся мъстоположение между Шуменомъ и Овечемъ, — конечно ошибочно.

8) Крънская область находилась во Оракіи между Чернымъ моремъ и Тунджей, обходя города Сливенъ и Карнобадъ. У византійцевъ — Кроихос, Кругос.

9) Боруйская область, нынѣшняя Эски-Загра. У византійцевъ Верроїа, у латинцевъ Вегоі, у Луккари Borui grad. У Палаузова мѣстность описана ошибочно.

10) Одрина — Адріанополь.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объясненія названій даются на основанів книги К. Иречека, Исторія болгаръ, Одесса, 1878, стр. 489.

11) Димота, греч. Διδυμοτείχον, городъ, лежавшій на Мариць, ньсколько южнье Адріанополя. Нынь — Димотика.

Списокъ заключается перечнемъ четырехъ западныхъ областей болгарскаго государства

12) Скопльской, расположеной на верхнемъ Вардарь,

- 13) Прилппа, лежащаго въ центр'в западной Македонін.
- 14) Дпволской и
- 15) Албанской.

Замѣчательно, что къ этому перечню болгарскихъ областей. въ которыхъ дубровницкие кущы могли торговать безпошлинно, въ грамотъ прибавленъ Солунь (Салоники), который, какъ мы знаемъ достовърно, нивогда не принадлежалъ Болгаріи. Чъмъобъяснить включение этого города въ число болгарскихъ провинцій? Слёдующая историческая справка можеть быть объясняеть дело. После Кловотницкой битвы, после которой Іоанну Асёню П достались многія изъ перечисленныхъ областей, эпирскій царь Өеодоръ долженъ былъ передать престолъ брату своему и зятю Асъня Мануилу, жившему постоянно въ Солунъ. Окруженный почти со всёхъ сторонъ владёніями болгарсваго царя и устрашаемый прим'вромъ судьбы своего брата, Мануилъ, очевидно, могъ играть въ отношении Асъня только пассивную роль, и его тесть могь распоряжаться въ Солунъ, какъ у себя дома. Если это соображение справедливо, наша грамота должна была быть дана Дубровнику очень своро послъ 1230 г., когда политическое вліяніе Асвня въ Солунѣ было особенно рѣшающе.

## VI.

## Словоуказатель.

Арбанаский вин. п. ед. ч. ж. р. отъ прил. арбанасьскън 6—7. Асън им. п. ед. ч. 13. Бесъ предл. 8, бес 9. Бюрвис(т)ън м. п. ед. ч. отъ прил. Бюрвискъм 5. Б(лъгарю)м дат. п. мн. ч. отъ блъгаринъ 13. Браничева род. п. ед. ч. отъ Бъдъинъ 3. Бъдъинъ род. п. ед. ч. отъ Бъдъинъ 3. Бъдграда род. п. ед. ч. отъ Бъдъинъ 3. Бълграда род. п. ед. ч. отъ Бъдъинъ 4. В предл. съ вин. п. 5 bis, 6 ter, 7. Велик(жж) вин. п. ед. ч. ж. р. отъ прил. великъ 12.

Всевърнии 9 и (в)севърнъмъ им. п. мн. ч. и дат. п. мн. ч. оть прил. высеварынын 1. Всен дат. п. ед. ч. ж. р., всен местн. п. ж. р. 2 всеми дат. п. м. р. 4 — всъхъ мъстн. п. мн. ч. 8 отъ мъстоим. въсь. Ксъкож род. п. ед. ч. ж. р. отъ мъстоим. высъкъ 8. Въстъ им. п. ед. ч. м. р. прил. 11. Гд(є) нар. вм. къде 11. Гоъкомъ дат. п. мн. ч. отъ гоъкъ 10. Гюсте им. п. мн. ч. 10 и г(юстемъ) дат. п. мн. ч. 1 оть гость. Г(ра)дювъхъ мъстн. п. мн. ч. отъ градъ 8. Да союзъ 1, 7, 8, 9, 11. Дава З л. ед. ч. отъ глаг. давати 1. Анмот вин. п. ед. ч. отъ сущ. Анмотъ 5. **До** предл. съ род. п. 3 bis, 4 bis. Дондж 3, дондж 4, 3 л. мн. ч. наст. вр. оть глаг. донтн. Авколская вин. п. ед. ч. ж. р. отъ прил. Декольскъ 6. Джеровиншетън дат. п. ед. ч. ж. р. отъ пр. Джеровьинчьскън 1. € 3 л. ед. ч. вм. юсть: € 11, є 11. Женж 3 л. мн. ч. отъ глаг. гънатн 2. **Хагюрни дат. п.** ед. ч. отъ сущ. **Хагюрню 4.** – **Žако**вин. п. ед. ч. 11. Zапратенна род. п. ед. ч. отъ сущ. запратенню. Zемъ род. п. ед. ч. 3, зема вин. п. ед. ч. 6 отъ сущ. землю. **H** CO10375 3, 4 bis, 5, 7, 8 bis, 9 ter, 12, 13. Нджть 3 л. мн. ч. отъ глаг. нтн 7. HAN COROSE 2 bis, 3 quater, 4 bis, 5 quater, 6 quater, 7, 10 bis, 11. Ниа(жт)ъ 3 л. мн. ч. отъ глаг. нматн 8. Ныъ дат. п. мн. ч. отъ мъстоим. н 10. (Нм) вти неопр. накл. 12. Каквж тв. п. ед. ч. отъ мъстоим. каковъ 2 и 3. Карвинъскъв род. п. ед. ч. 5 отъ прил. Карвиньскън 5. Клискрать мъсти. п. мн. ч. 8, клисков мъсти. п. ед. ч. 10 отъ клнсвра. Кръстви м. п. ед. ч. отъ прил. кръньскън 5. Коп род. ед. ч. ж. р. отъ мъстоим. кон 3. Кто мъстоим. им. п. 10. Киме(р)ки винит. п. мн. ч. отъ сущ. кимерькъ? 11.

Капна тв. п. ед. ч. отъ сущ. капна 2 и 3. Киповаж 3 л. мн. ч. отъ гляг. киповати 7. Киниать 3 л. мн. ч. 9. Ан союзъ 10. Анбю союзъ 3 bis, 10, (лн)бю 2, (л)нбю 11. Лобовнин им. п. мн. ч. 10, лобовий дат. п. мн. ч. 1 отъ прилаг. лобовьиън. Милюсти род. п. ед. ч. отъ сущ. милюсть 12. NA предл. съ местн. п. 10 bis Noca 3 л. мн. ч. отъ глаг. носнти 2 и 3. Мж союзъ 9 и 12. Ме отриц. 8, 12. Ширедл. съ мъстн. п. 10, 11. Шдрни вин. п. ед. ч. отъ сущ. Шдринъ 5. Шрнзый вин. п. ед. ч. отъ сущ.. Орнзый 1. Фргнж вин. п. ед. ч. отъ сущ. фргнк 12. Пакости род. п. ед. ч. отъ сущ. пакость 8. Патити неопр. накл. 12. Печели род. п. ед. ч. отъ сущ. печель 9. По предл. съ мъстн. п. 2, 4, 8. Повсаду нар. 7. Придж З л. мн. ч. отъ глаг. прити 6. Понль(п)скаж вин. п. ед. ч. ж. р. отъ пр. Понльпьскъм 6. Прюдаважтъ З л. мн. ч. отъ глаг. прюдавати 7 и 9. Прютненнк(ъ) им. п. 11. Презъ пр. съ вин. п. 11. (П)раслав(а) род. п. ед. ч. 4 отъ сущ. Пръславъ. С предл. съ тв. п. 2. Свюбоно нар. отъ прил. свободьнъ 7-8. Сн вин. п. ед. ч. отъ ук. мъстоим. син 1. Си дат. п. отъ мѣстоим. себе 7, 9. Скоскжж вин. п. ед. ч. ж. р. отъ прил. Скопльскън 6. Солинь вин. п. ел. ч. 7. Спакюсти З л. ед. ч. отъ глаг. съпакюстити 10. Тръншва род. п. ед. ч. отъ сущ. Тръншвъ 4. То вин. п. ед. ч. ср. р. 11, тон им. п. ед. ч. 11 (т)ом -(?) мёстн. пад. ед. ч. 10 оть мёстоим. ть.

Хю́дать 2, хюда 9 3 л. мн. ч. отъ хюдити.

38

Хюрк дат. п. 1 хюрк мёстн. п. 2, 5, хюры род. п. ед. ч. 3, 5, хюра мёстн. п. мн. ч. 8, хюрж вин. п. ед. ч. 6 bis оть хюра. Ще 3 л. ед. ч. оть глаг. хъщн 12. Цр им. п. 13. Црмн им. п. = цъсарьство мн. 1, род. п. 2 bis, 8, 10, 12 (?), дат. п. (?) 11. К(к)ю союзъ 9. Надв нар. 2. Фю(р)юсъхъ мёстн. п. ед. ч. 11 оть сущ. Фюрюсъ.

٠.

## ΒΑΣΙΛΙΚΟΣ ΠΙΣΤΙΚΟΣ.

#### Б. А. Панченко,

Въ воллекціи Института находятся три моливдовула слёдующаго содержанія:

1) Крестообразная монограмма, означающая обычную легенду: хорие вотие то обободоть читается † үрүүорию β пистих ω.

2) Кресть на ступеняхъ и съ двумя поперечинами, кругомъ [ $\frac{1}{\pi\epsilon}$ ]  $\beta \circ \eta \theta$  [ $\epsilon\iota \tau \omega \sigma \omega \delta \circ \upsilon \lambda \omega$ ]; и на обратной сторонѣ  $\frac{1}{2}$  а  $\nu \delta \rho \epsilon \alpha \beta' \pi \eta \sigma \tau \eta \pi \omega$ .

3) Третья печать хуже сохранилась. На одной сторонѣ внутри круга, образованнаго обычной легендой по враямъ печати:  $\overline{x\varepsilon} \beta o(\eta \theta \varepsilon \tau \omega \sigma \omega \delta \upsilon \lambda) \omega$ , — стоитъ монограмма  $\iota \omega \Delta v v \eta$ , на обратной сторонѣ читается  $\overline{\beta \alpha}$  πιστηχο τω [ $\delta$ ?]  $o \xi \varepsilon$  [ $\sigma \tau \eta$ ?].

На этихъ трехъ моливдовулахъ мы встрёчаемся съ малоизвёстнымъ терминомъ βασιλικός πιστικός. Въ сигиллографіи онъ, повидимому, еще не наблюдался; по врайней мёрё, онъ отсутствуетъ въ большомъ трудё Шлумбергера, и мы не нашли указанія на πιστικός въ доступной намъ спеціальной литературё, посвященной изученію такого рода памятниковъ.

Съ терминомъ пизтико́с мы встрвчаемся прежде всего въ юридическихъ источникахъ, именно въ 53-ей книгв Василикъ, содержащей т. н. морскіе законы.

Этой книгѣ Василикъ особенно посчастливилось за послѣднее время. Какъ извѣстно, ни одна рукопись Василикъ не содержитъ ихъ полнаго текста; въ томъ числѣ и 53-ю книгу

приходится возстановлять по Большому Синопсису Василикъ. Такъ поступалъ Фаброть для Парижскаго изданія, послѣ критическихъ разысканій Лаббея, и въ нашемъ столѣтіи старшій Геймбахь, пользуясь тщательнымъ собраніемъ фрагментовъ съ присоединениемъ новаго рукописнаго материала у Pardessus, Collection des lois maritimes vol. I. Въ послъднее время Цахаріз обратиль вниманіе на старинный латинскій переводь большей части 53-ей вниги. исполненный по утраченному, болѣе другихъ полному списку, и издалъ его, расположивъ примѣнительно въ нему уцѣлѣвшіе греческіе отрывки (Monatsberichte der kais. Azad. der Wissenschaften zu Berlin, 1881 Januar; Paralipomena ad Basilika, Th. Mommseno dedicata, Lipsiæ 1893). Извёстный продолжатель трудовь его Феррини отврыль въ одномъ Миланскомъ палимпсеств еще более полный, къ тому же подлинный греческий тексть значительной части свода Василикъ, какъ разъ особенно цёлостный (но все таки не безъ пропусковъ) для морскихъ законовъ 53-ей книги. Basilicorum . . . vol. VII, editionis Heimbachianæ supplementum alterum, ediderunt Ferrini et Mercati, Lipsiae 1897.

Занимающая насъ книга Василикъ состоитъ изъ 8 титуловъ. Первые шесть содержать морскіе законы, заимствованные изъ Юстиніанова права — изъ Дигесть, отчасти изъ Кодекса, т. е. изъ ихъ греческихъ переводовъ или indices. Объ этой литературѣ полнѣе всего изложено у Геймбаха: Basilicorum libri ed. Heimbach, Prolegomena (Lipsiæ 1870); болѣе другихъ сдѣлалъ въ этой области Рейцъ въ изданіи Өеофила. Седьмой титуль содержить уставь о торговлё виномь, за которой слёдило, какъ и за морской торговлей, вёдомство эпарха. Леочтос τοῦ σοφοῦ βιδλίον ἐπαρχικόν c. 19 (Nicole, Livre du prefêt, Genève 1893, р. 55; этоть намятникъ разобрань полностью въ статъв О. И. Успенскаго, помъщенной въ V т. Извъстій Института. Ср. Bas. VI, 4, 13). Наконецъ, въ качествъ послёдняго, 8-го титула вёроятно еще самими редакторами Василикъ былъ помъщенъ Родосскій морской усставь, убщос той Родіши иантихос или просто о Родгос, древній сборникъ греческаго обычнаго права въ области мореходства и торговли; этоть уставь считался еще съ римскаго времени обязательнымъ, поскольку не противорѣчилъ императорскому законодательству, ср. Dig. XIV 2, 9, Leuncl. Jus Gr.-Rom. p. ult. и первыя статьи морскихъ законовъ почти во всбхъ византійскихъ законникахъ; и включался въ составъ многихъ византійскихъ юридическихъ сборниковъ и руководствъ, начиная съ Appendix Eclogæ. По четыремъ спискамъ онъ изданъ критически въ упомянутомъ трудѣ *Pardessus*, Cellection des lois maritimes, vol. I.

Послѣ этихъ предварительныхъ замѣчаній обратимся въ интересующему насъ термину πιστικός и къ обзору имъ выражаемыхъ реальныхъ отношеній; чтобы на основаніи главнымъ образомъ Василикъ и Синопсиса сдѣлать возможные выводы о происхожденіи термина πιστικός и о его техническомъ употребленіи.

Опредѣленіе пютихос дано въ первыхъ статьяхъ 1 титула. 53 кн. Васнянкъ. Πιστιχός έστιν δ πάσαν έπιμέλειαν τοῦ πλοίου епитрапейс, Bas. LIII 1 Еу'. Обращаемся въ латинскому подлиннику этихъ словъ въ Дигестахъ Юстиніана и читаемъ fr. 1 § 1 Dig. XIV. 1: magistrum navis accipere debemus, cui totius navis cura mandata est. Итакъ, пютенос соотвътствуетъ термину magister navis Дигесть; и очевидно представляеть собою не переводъ латинскаго термина, ибо этимологическій смыслъ обоихъ терминовъ различный, но ихъ взаимное соотвѣтствіе, которое вызывалось тожествомъ выражаемыхъ ими отношеній. Это лица, кому порученъ корабль полностью, мандатаріи, довѣренные приказчики. Въ томъ же параграфѣ пютихос опредѣляется и далѣе. Сказано, что если онъ поставитъ отъ себя другого пистикос, перепоручить ворабль третьему лицу, то это послёднее будеть обладать тёми же правами, и заключенныя имъ сдёлки будутъ одинаково обязательны для хозяина, поставившаго пистихос; ибо, разъясняеть завонодатель, всё дёйствія пістіхос обязательны для хозяина-мандатора. Пачта уас τὰ πρακτέα τοῦ πιστικοῦ ἐπιγινώσκει δ ναύκληρος. Эτο πολοженіе тоже взито изъ Дигесть, fr. 1 § 5 Dig. cit. Въ этихъ словахъ мы встрёчаемся и съ самымъ хозяиномъ, названъ онъ ναύχληρος, въ Дигестахъ — exercitor. Въ предыдущемъ § этоть корреспондирующій, нужный намь терминь разьясняется ближе: Ναύκληρός έστιν ό πρός δν άνήκει ό πόρος τοῦ πλοίου наі та синбаінонта, предприниматель, воторому принадлежить весь доходъ и котораго матеріально касаются всё судьбы корабля. Далве разъясняется: еїте беопотих дотім еїте пара беопотом έν όμάδι τὸ πλοῖον ἐμισθώσατο, ἤ ἐπιχαίρως ἤ διηνεχῶς, ΟΗЪ можеть быть или собственникомъ корабля или снять корабль

#### Б. А. Панченко.

полностью (conductio generalis), пользуясь всёми выгодами и неся всё убытки, притомъ на срокъ или на неопредёленное время. Общественное положеніе хозяина можетъ быть различное, можетъ быть и лице граждански неполноправное женщина, малолётній, рабъ; всё эти лица при соблюденіи извёстныхъ условій могли вести торговыя дёла отъ своего имени и отвёчая своимъ личнымъ имуществомъ. И такихъ хозяевъ ехегсіtores или ναύχληся — могло быть нёсколько для одного корабля. Каждый изъ нихъ можетъ поставить πютихо́с, и за заключенныя послёднимъ обязательства онъ отвёчаетъ всёмъ своимъ имуществомъ, обязуя другихъ лишь въ размёрѣ своей доли. Ваsil. LIII 1, µη' сf. хθ'. νς'. νη'. Все это подробно развивается Ульпіаномъ и другими комментаторами эдикта, фрагменты которыхъ собраны въ титулѣ Дигесть объ отвётственности exercitores: Dig. XIV tit. 1 de exercitoria actione.

Othomenie memory exercitor (vauxlypog) a magister navis (πιστικός) въ Дигестахь и Василивахъ разработаны послёловательно, какъ случай mandatum. Exercitor отвѣчаетъ своимъ имуществомъ за предпріятія его magister navis, какъ всякій хозяннъ за дъйствія своего управляющего: б просотпоя́цечос τόν πιστικόν τοῦ πλοίου ἐνάγεται, ῶσπερ ὁ προστήσας πρωτεύοντα έργαστηρίου η πραγματείας, Bas. cit.  $\lambda'$ . Dig. cit. fr. 1 pr. Ahaлогія между снаряженіемъ корабля и другимъ торговымъ или промышленнымъ предпріятіемъ проводится неодновратно. Однаво если exercitor поставиль пистика для опредвленной операціи. то пистикъ не долженъ переступать даннаго ему полномочія подъ страхомъ личной ответственности; этому не противорѣчить возможность передачи пистикомъ своихъ правъ (въ отсутствіе хозянна), если даже хозяннъ воспретилъ подобную передачу, ср. Bas. cit. µ' и ү', Dig. c. § 12 и 5. Если exercitor нагрузилъ корабль чёмъ либо запрещеннымъ, то корабль конфискуется; если magister сдѣдалъ это въ отсутствіе хозяина --предпринимателя, то онъ вмёстё съ командою отвёчаеть за нреступленіе своимъ личнымъ имуществомъ. Dig. XXXIX 4, fr. 11 § 2, Bas. cit.  $\xi\theta'$ .

Вообще за преступленіе команды корабля exercitor привнекается къ отвѣтственности, такъ какъ ему принадлежитъ надзоръ (cura) за ихъ добросовѣстностью; по гражданскимъ искамъ, предъявляемымъ къ магистру или командѣ по ихъ личнымъ дѣламъ, exercitor не отвѣчаетъ. Dig. XIV 1 § 2.

Magister или пистихус ставится для отдачи вораблей въ наемъ подъ перевозку товаровъ и людей (locando), также для сбора платы за провозъ (vecturis exigendis), или же для одной изъ двухъ названныхъ операцій; вромв того для повупки всего нужнаго для снаряженія корабля и для расчетовь съ вомандой; навонецъ, иногда для продажи и покупки товаровъ предпринимателя. Могло случиться, что хозянить ставиль во главѣ корабля нёсколькихъ magistri, или для дёйствій сообща (non divisis officiis), или поручая каждому одну изъ названныхъ операцій. Dig. XIV 1, 1 §§ 3, 8, 10, 12 и 13. Въ позднѣйшее время пистику поручалось, повидимому, только управление кораблемъ и повупва потребныхъ принадлежностей, судя по схоліи въ одной изъ Парижскихъ рукописей Синопсиса, Paris. Gr. 1351 (Pardessus, op. c., I p. 135; Basil. ed. Heimbach t. V. p. 113 nota m): θεμάτισον πιστιχόν ἀφ' έαυτοῦ τὰ ἐξάρτια μόνα τοῦ πλοίου άγορά заνта; хотя въ самомъ тексть Василикъ и Синопсиса повторяется § 3 сіт. изъ Дигесть.

Изложенныя отношенія и терминологія до сихъ поръ ясны. Чемъ являются въ Дигестахъ exercitor и magister, темъ въ Василикахъ, кн. 53 тит. 1, опредѣлены намъ ναύхληρος и п.отихос. Какъ терминъ пистихос не представляеть собою дословнаго перевода стариннаго римскаго magister navis (засвидѣтельствованнаго въ классической литературѣ — у Вергилія, Ливія, cp. Forcellini Lex. s. v.); такъ и уабядурод не есть переводъ для exercitor Дигесть. Для комментаторовь "Постояннаго" эдикта, — Ульпіана, Павла и другихъ, exercitor выражаеть юридическое отношеніе, но не соціальное положеніе. Коренное греческое слово vaúnlypog выражаеть собою, наобороть, профессію корабельщика, хозяина корабля, и ему соответствуеть латинское navicularius. И эти посл'єдніе термины такъ очевидно близки, даже по созвучію, что редакторы Юстиніана употребляли безразлично navicularius и nauclerus (т. е. ναύχληρος) для обозначенія членовъ извѣстной профессіональной корпораціи, состоявшей на службѣ государства по хлѣбнымъ и вообще продовольственнымъ операціямъ. Ср. Bas. cit. pé tò σωματείον τῶν ναυχλήρων = corpus nauclerorum C. J. VI 62, 1; οδъ этой корпорадія ср. вообще Cod. Theod. 1. XIII, Cod. Just. 1. X 1, а изъ спеціальной литературы ср. Waltzing, Etude historique sur les corporations professionnelles ches les Romains, bo II r. (Bruxelles, 1896); Matthiass, Zur Geschichte und Organisation der römischen Zwangsverbände. Rostock, 1891 (aus der Festschrift für Dr. v. Buchka).

Въ сводъ Өеодосія ясно различаются navicularii и magistri navis. См. Cod. Th. XIII 5, 37: naviculario magistrove navis; C. Th. XIII 9, 3. Въ второмъ текстъ имп. Граціанъ установляетъ порядокъ, кого подвергать допросу въ случаъ крушенія ворабля съ казеннымъ хлъбомъ: въ случаъ заявленія объ этомъ со стороны navicularius допрашивать сначала magister, за тъмъ команду или ихъ родныхъ. Circa magistros navium, quibus est sententia plenior, immoretur. Отсюда можно сдълать заключеніе, что магистры всегда были при кораблъ, но нельзя того сказать о navicularius или ехегсіtor Дигесть.

Три послёднія статьи нашего (1-го 53 кн.) титула Василикъ заимствованы изъ Кодевса Юстиніана и передають nauclerus ихъ подлинника черезъ хаохдурос. Въ латинскомъ текстё en regard для этихъ §§ Феррини, не исправляя стариннаго перевода, оставилъ терминъ exercitor, хотя въ латинскомъ подлинникё читается, какъ сказано, navicularius и nauclerus; такъ что создается послёдовательность терминологіи тамъ, гдё ен нётъ.<sup>1</sup>) Въ упомяутыхъ §§ передъ нами обнаруживается, что navicularius, слово взятое изъ жизни и означающее профессію или соціальное положеніе, послужило посредникомъ между exercitor Дигестъ и νаохдурос греческихъ переработокъ законодательства Юстиніана. Это говоритъ въ пользу происхожденія и плотихос такимъ же путемъ: было взято слово изъ греческой живой рёчи для передачи латинскаго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ваз. LIII t. 1, пź. sł хаł пара учуанход проблубу уайхдурод . . . говорится о правъ женщины ставить довъреннаго во главъ своего корабля. Въ пользу того, что подъ уайхдурод разумъется здъсь не что мное какъ питиход, говорить во 1) обычная параляель съ назпаченіемъ провотсю срудостуріоч, 2) самый смыглъ статьи: говорится о томъ, что сдълки уайхдурод обязательны для учуј; если бы разумълась владълна корабля и exercitor, то какъ можно было бы говорить объ его отвътственности передъ нею за сдълки его съ третьнить лицомъ? Exercitor ведетъ дъло на свой страхъ; и если онъ не самолично владълецъ корабля, то заключаеть съ владълнать потовоть locatio — conductio.

ено отвытольство на свой страхъ; и если онъ не самолично владълецъ корабля, то заключаеть съ владъльцемъ договоръ locatio — conductio. Притомъ же сказано въ текстъ: προбληθή . . пробаληται — очевидно тоже самое, что проотносициос (§ λ') и έπιτράπη (§ μ'), т. е. говорится о mandatum. Феррини и здъсь не поправилъ стараго церевода и оставилъ: а muliere præpositus est ехегсіtor, даже не принявъ во вниманіе, что въ соотвътственномъ датинскомъ текстъ Cod. IV 25, 4 стоитъ magister. Въ этомъ мъстъ Cod. Just. имъемъ примъръ интерполяціи magister navis вмъсто nauclerus: юристи VI в. поправляли язикъ императорскию указа на болѣе точную юридическую теривнологію. Другой нодобный случай представляють С. Th. XIII 9, 3 и Cod. Just. XI 6, 3, 2, гдъ аdfectionibus naviculariorum C. Th. замънено черезь liberis nautarum vel magistrorum; за это Готофредъ ad 1. осуждаетъ "Трибовіана", ed. Ritter, t. V p. 121.

термина Дигестъ, и притомъ именно въ тотъ періодъ, когда юристы Восточной Имперіи перелагали латинское законодательство Юстиніана на греческій языкъ въ своихъ многочисленныхъ indices для цѣлей преподаванія и практики. Въ дальнѣйшемъ встрѣтимся съ другими данными въ пользу такого предлоложенія.

Второй титулъ 53 кн. Василикъ для насъ не интересенъ; третій говоритъ объ отвѣтственности при утратѣ товара и при крушеніи корабля. Въ случаѣ потери груза владѣльцы имѣютъ право предъявить искъ противъ плотихо́с, Bas. LII 3,  $\alpha'$  и  $\beta'$  = Dig. XIV 2, 2 (именно actionem rerum jactarum или же ех conducto, т. е. за нарушеніе договора); въ отношеніи къ грузовладѣльцамъ плотихо́с признается непосредственнымъ отвѣтчикомъ, за котораго въ свою очередь отвѣчалъ мандаторъ. И опять §§ є' и ιδ' Dig. cit. по изданію Феррини не вѣренъ переводъ ναύяληρоς черезъ exercitor, такъ какъ въ соотвѣтственныхъ мѣстахъ Дигестъ читается magister и nauta; если бы Феррини поставилъ nauclerus, то изо́ѣжалъ бы неточности перевода.

Въ этихъ и ранѣе указанныхъ §§ Василикъ встрѣчаемся уже съ инымъ словоупотребленіемъ: именно читаемъ уайхдуρος, хотя бы ожидали πιστικός, сообразно смыслу латинскаго подлинника и терминологіи греческихъ коментаторовъ Дигесть, удержанной въ 1-мъ титулѣ той же 53-ей книги Василикъ. Полагаемъ, что такой замѣнѣ или интерполяціи способствовало вліяніе Родосскаго морскаго устава. Какъ доказалъ Миланскій палимпсесть въ противность мнѣнію Цахаріэ, названный уставь входилъ въ самый корпусъ Василикъ, не былъ вставленъ переписчиками (см. praefatio Феррини); слъдовательно, вліяніе его терминологіи на первые, сосёдніе съ нимъ титулы той же книги Василикъ, редактированные на основѣ Дигестъ, вполнѣ возможно. Въ немъ именно мы не встръчаемъ терминологіи Дигесть, и реальныя отношенія между главными участниками торговаго движенія — иныя. Въ Родосскомъ уставѣ терминъ πιστικός не встрѣчается, наоборотъ изъ выраженій: ἕπλευσεν ό ναύχληρος πιστευθείς το πλοΐον (§ η') или έάν τις παράθηται έν πλοίω η έν οίχω, γνωστῷ χαι πιστιχῷ παρατιθέτω ἐπὶ μαρτύρων τριών (§ ιδ', тоже въ Epanag. ad Proch. mut.), - изъ этихъ фразъ возможно заключить, что технический смыслъ слова лиотихос не былъ известенъ тогда, когда былъ записанъ главный

#### Б. А. Панчелко.

тевсть Родосскихъ мореходныхъ обычаевъ. Во главѣ корабля находпиъ уайхдурос уже въ иномъ значении, нежели въ титулахъ, взятыхъ изъ греческихъ indices Дигесть. Это уже не предприниматель-exercitor, но лицо, стоящее во главѣ корабля, первое лицо и начальникъ экипажа, и при томъ не мандатарій-пютихос, но получающій определенную долю прибылей каинтанъ. Сколько кто изъ экнпажа получаетъ, сказано въ началѣ Родосскаго устава, и во главѣ всѣхъ стоить ναύхдурос (ср. об найта биа т $\tilde{\phi}$  пронаинд $\eta$ р $\phi$ , §  $\eta'$ ), получающий 2 доли, затёмъ рулевой или штурманъ — 1 ½ доли, — вплоть до сторожа, получающаго въ 4 раза менбе, чёмъ уайхдурос. Навклиръ --отвътственный начальникъ, онъ хозяннъ корабля. Однажды упомянуть владелець корабля какъ получающій стоимость своего судна,если оно потерпить врушеніе, въ отсутствіе капитана и воманды на берегу; но въ случав гибели судна по винъ грузовладъльца, стоимость возмъщается имъ навклиру непосредственно, Basil. LIII t. 8, ю. Родосский уставъ посвященъ не отношеніямъ между владѣльцемъ или хозяиномъ корабля н поставленнымъ имъ капитаномъ, какъ титулы взятые изъ Дигесть въ значительной своей части, но отношеніямъ между vaúnlypos какъ представителемъ корабля и купцомъ, вступающимъ съ нимъ въ договоръ, именно въ формѣ найма (ціовшолс) и товарищества (хогушуйа, хреохогушуйа) Bas. cit.  $x\zeta'$ , cp.  $\iota\zeta'$ , xa'. Цёлый рядъ статей Родосскаго устава посвященъ разбору возможностей, возникающихъ на почвѣ договора между купцомъ (ёцпэрэс) и вапитаномъ (vaúxληрэс); въ подробности мы не войдемъ. См. vóµ. vaut., § 19 sqq.

Такимъ образомъ, между порядками Родосскаго обычнаго права и между ученіемъ римскихъ юристовъ-комментаторовъ эдикта, дошедшимъ черезъ посредство Дигесть до читателей Василикона, представляетсся въ нашемъ вопросъ существенная разница. Въ одномъ случаъ является ναύχληρος, какъ хозяинъ корабля, и его контрагентъ или товарищъ-купецъ (ἕμπορος); во второмъ случаъ торговымъ предпринимателемъ является ехегcitor, въ Василикахъ кн. 53, тит. 1. названный также ναύχληроς, снаряжающій корабль и ставящій своего мандатарія magister или πιστικός. Въ первомъ случаъ функціи хозяина корабля — главнаго орудія торговаго обмъна — и функціи торговаго предпринимателя-капиталиста, являются раздъленными между двумя лицами, состоящими взаимно въ договорныхъ отношеніяхъ. Во второмъ случат онъ сопряжены въ лицъ ехегcitor, ставящаго для управленія корабля своего приказчика; мсжду ними нѣтъ договора. Порядкамъ Родосскаго устава предстояла будущность, и на тѣхъ же существенныхъ началахъ развилась морская торговля Запада (см. объ этомъ общее введеніе Пардессю въ начэлѣ 1 тома Collection des lois maritimes<sup>1</sup>); напротивъ, πютихо́ являются обломкомъ римской крупной торговли и хозяйства временъ Аттики или Сенеки.

Какова была въ нашемъ случав терминологія твхъ греческихъ ученыхъ юристовъ, которые переработали завонодательство Юстиніана въ переводахъ съ разъясненіями или въ сокращеніяхъ съ учебной и практическою цёлью, - непосредственныхъ данныхъ не им вемъ. Но такъ какъ установлено,. что редакторы Василикъ пользовались именно этой греческой ученой литературой, а не подлиннымъ текстомъ Дигесть и прочихъ памятниковъ латинскихъ, то является въроятнымъ предположение, что интересующия насъ статьи Василикъ, происходящія изъ Дигесть, были приняты редакторами вибстё съ ихъ готовой греческой терминологіей, и слёдовательно, слово πιστικός въ его техническомъ значени было извъстно юристамъдо IX вѣка. Въ пользу такого предположенія говорить самосодержание названныхъ статей, т. е. перешедшихъ въ Василики изъ Дигесть, гдѣ не замѣтно никакихъ матеріальныхъ измѣненій, добавленій новаго или пропусковъ стараго. То, что взятоизъ Дигестъ, эксцерпировано безъ существенныхъ перемёнъ, вромѣ редакціонныхъ.

Судьбы термина пізтіхо́ въ памятникахъ, представляющихъ изъ себя сокращенія Василикъ или отчасти основанныхъ на этомъ сводѣ, указываютъ на несоотвѣтствіе пізтіхо́с съ измѣнившимися условіями торговли и на торжество терминовъ и отношеній Родосскаго устава.

Въ такъ называемомъ Большомъ Синопсисъ Василикъ, составленномъ въ половинъ X въка<sup>2</sup>), законамъ морской торговли посвящена первяя глава на букву N.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ библіотекъ Института находится конія, къ сожалѣнію весьма плохая и поздняя, новогреческихъ морскихъ законовъ Nóhog парададато; п. с. 'Н тиидека тид учандлад субувто рата тоу хатахдиорной. Описаніе ся можетъ бить сообщено при другомъ случав. Въ основанія лежитъ западний источникъ, вродъ Rooles d'Oléron; опредълить его нельзя, не имъя теперь подъ руками названнаго основного труда Пардессю.

наго основного труда Пардессю. ) Издавія: Leunclavius, LX librorum Βασιλιχών... Ecloge sive Synupsis... Basileæ, 1575; Zachariæ, Jus Græco-Romanum, t. V. Lipsiæ, 1869.

Съ 21 § названной главы начинаются выписки изъ Родосскаго устава, пом'ященнаго, какъ сказано, въ корпус'я Василикъ въ качеств'я 8-го титула 53 книги. Первые 20 параграфовъ содержатъ извлеченія изъ независящихъ непосредственно отъ Родосскаго Устава титуловъ 53 книги Василикъ, именно изъ первыхъ трехъ, заимствованныхъ изъ Дигестъ.

Кромѣ общаго заглавія, терминъ потихос уцѣлѣлъ въ 1, 5 и 12 §§. Съ 1 § начинаются эксцерпты изъ 1 тит. Ва-. **СИЛИВЪ, И ОНЪ ИМЪ́ЕТЪ ГЛОССУ** (ναύχληρός έστι — πιστιχός έστι). если самолично не представляеть глоссу; § 5 является хотя не буквальной передачей fr. 1 Dig. XIV, 1, но содержить ядро ученія о взаимныхъ отношеніяхъ exercitor и magister, при этомъ § есть глосся (пробаллета в потиябс), и весь этотъ §. дошелъ на поляхъ списка Синопсиса Paris gr. 1351 (Pardessus, I 185 n., cm. Heimbach Basil. V p. 113 n. l.); Haroнецъ, § 12 представляетъ начало выписокъ изъ 3-го титула Bas. LIII, и въ концѣ его нѣсколько неожиданно читаемъ объ искъ противъ потихос (въ подлинномъ текстъ Василикъ по изданію Ferrini, и въ слѣдующей статьѣ), хотя выше, § 6 Syn. cit., подобные иски предписывалось направлять — при тѣхъ же самыхъ матеріальныхъ условіяхъ и на томъ же самомъ юридическомъ основании — противъ vaúxλnpos. Наличность этихъ данныхъ вызываетъ предположеніе, что по этимъ первымъ двадцати параграфамъ Синопсиса прошлась чья-то редакторсвая рука для согласованія болёе древней, соотвётственной Дигестамъ, терминологіи съ слёдующими параграфами Синопсиса, съ терминами и порядками обычнаго права по Родосскимъ записямъ, но позднѣйшій глоссаторъ возстановилъ коегдѣ терминъ пистихос на основании самихъ Василикъ. Изъ остальныхъ параграфовъ, 4-ый хотя неупоминаетъ пистика но будучи основанъ на Дигестахъ (l. 1 § 2 Dig. XIV, 1), трактуетъ объ отвётственности предпринимателя за нанятыхъ имъ nautae и употребляетъ слово уайхдурос въ смыслѣ exercitor Дигесть. Прочіе §§ Синопсиса, взятые изъ Ваз. LIII cit. 1, имѣютъ своей отдаленной основой не Dig. XIV, 1. de exerc. actione, какъ перечисленные, но §§ 2 и 3, равно какъ 6, проистекають изъ того же трактата Ульпіана, хотя фрагменты, послужившіе имъ основою, были пом'вщены въ другой связи (Dig. IV 9, 1 и X 2 VII, un.). Изъ нахъ 3-ій къ делу не относится, а 2 и 6 передають словомь уабхдурос опре-

4

дёленный въ трактатѣ Ульпіана терминъ exercitores. Для 7-го источникомъ указывается не Ульпіанъ, но фрагментъ императорскаго указа 293 г., пом'ященный въ Соd. Just. IV, 25, 4; однако, или фрагментъ въ текстѣ Свода Юст. подвергся сокращенію, или текстъ Синопсиса искаженъ вставкою (Synopsis, ed. Leuncl. p. 449, ed. Zach. p. 511). Здёсь словомъ ναύχληρоς переданъ латинскій magister navis, такъ что въ этомъ §. мы встрѣчаемся уже съ греческой терминологіей и съ другими отношеніями, не отвѣчающими опредѣленнымъ въ трактатѣ Ульпіана.

Изъ числа эксцерптовъ Синопсиса, заимствованныхъ изъ втораго титула 53 кн. Василикъ, замѣчателенъ для насъ 10-ый, гдё наихдирос употреблено въ смыслё найтаи. Въ соотвётственномъ месть Дигесть (Dig. l. X 2, 29 § 2) стояло nautae. Очевидно, слово уабхдурог и здесь заменило собою термина **VAŨTAL, КАКЪ ВИДНО ТАКЖЕ ИЗЪ ДРУГОЙ ПЕРИФРАЗЫ ТОГО ЖЕ ОТ**рывка въ schol. Basil. LX 5, 2 (Heimbach V p. 337) и какъ читается въ слёдующихъ словахъ того же параграфа Синопсиса. Въ 12 § Синопсиса, какъ было сказано, удержался терминъ πιστικός; вѣроятно потому, что содержаніе фравы не благопріятствовало замізні его другимь: Syn. p. 513 Zach., 450 Leuncl.: άρμόζει δε κατά τοῦ πιστικοῦ τοῖς δεσπόταις τῶν αποβληθέντων αγωγή. Cp. Dig. XIV 2, 2 § 2: ex conducto dominos rerum amissarum cum nauta, id est cum magistro acturos. Этотъ тексть Дигесть, кстати сказать, взять изъ комментарія Павла къ эдикту. Такъ какъ и вышеупоминавшійся трактать Ульціана быль посвящень объясненію эдикта, и словоупотребление обоихъ юристовъ сходно, то въроягно ихъ терминологія основана на ихъ общемъ источникв.

Параграфы 13—20 Синопсиса не представляють для насъ интереса; далѣе слѣдують отрывки изъ Родосскаго устава.

Изложенное показываеть намъ, что основанные на Дигестахъ (или на эдиктъ́) параллельные термины ναύκληρος (exercitor) и πιστικός (magister navis) лишь отчасти удержались въ текстъ̀ Синопсиса.

Греческое словоупотребленіе и народные и правовые обычаи Родосскаго устава вытѣсняютъ теоріи юристовъ, въ текстахъ появляются ёµπорос-купецъ и vaúxληрос-капитанъ. Такъ какъ Синопсисъ былъ редактированъ въ серединѣ Х вѣка, и такъ какъ въ самомъ его текстѣ замѣчается колеблющееся словоупотребленіе (ср. §§ 7, 10 съ 12); то еще при императорахъ Армянскаго (Македонскаго) дома нашъ терминъ началъ выходить изъ употребленія.

Однаво и Малый Синопсисъ или То ихроч ката отоуєїоч содержить (II, рів', Zach. J. GR. II р. 215) слідующее οπρεμβленіе: πιστικός λέγεται παζ φ έμπιστεύονταί τινα πράγματα και διά τοῦτο και τον κριθέντα ἀξιόπιστον εἰς φυλακήν πλοίου πιστικόν λέγουσι τῆς νηός. Αвторъ этой глоссы, повидимому, уже неясно представляль себь технический смысль объясняемаго имъ термина, превращая мандатарія, дов'єреннаго агента, въ какого-то хранителя корабля. Это самое опредълсніе попало и въ тексть Шестикнижія Арменопула II 11, 7 (не во всѣхъ, однако, спискахъ; § 6 ibid. заимствованъ чрезъ посредство обоихъ Синопсисовъ изъ Ваз. LIII 1, 16), и въ приложенныя въ нему глоссы (Append. Harmen. tit. III с 18, р. 798 ed. Heimb.). Врядъ ли, однако, это опредѣленіе было внесено въ тевстъ Шестикнижія самимъ его авторомъ; кромъ несогласія дошедшихъ списковъ относительно приведеннаго текста, это видно и изъ того обстоятельства, что въ неизданномъ (списокъ есть въ библіотекѣ Института) новогреческомъ переводѣ Шестикнижія, исполненномъ Ө. Зигомалою въ 1605 г., названной статьи, равно какъ объихъ сосъднихъ не оказывается.

Въ другихъ позднъйшихъ юридическихъ текстахъ встръчаемъ терминологію Родосскаго устава, — купца и его контрагента, ναύχληρος въ смыслъ хозяина корабля и капитана, напр. въ Ecloga ad Proch. mut. XL 22 (Zach. J. Gr.-R. vol. IV).

Такимъ образомъ мы видимъ, что терминъ пютихо́с въ его техническомъ значеніи изъ области морской торговли тѣсно связанъ съ Юстиніановымъ правомъ и попалъ въ Василики изъ греческихъ переложеній Дигестъ. Выражаемыя имъ отношенія хозяина и уполномоченнаго, въ примѣненіи къ представителямъ капитала и судоходства, вытѣсняются договорными отношеніями купца и капитана, причемъ послѣдній могъ зависѣть отъ третьяго лица — владѣльца корабля; эти договорныя отношенія, судя по даннымъ юридическихъ памятимовъ, къ Х вѣку становятся преобладающими не только въ торговой практикѣ, но и въ области законодательства. Это былъ немаловажный фазисъ въ исторіи торговаго обмѣна, совершавшагося на Левантѣ преимущественно морскимъ путемъ.

Не следуеть, однако, думать, что эти старинныя отношенія торговли по дов'єрію исчезли въ IX-X стол'єтіяхъ. Во первыхъ, противъ такого предположенія говоритъ выше приведенное опредѣленіе πιστικός, попавшее, какъ было сказано, и въ позднъйшее руководство Арменопула; но существують и болёе прямыя данныя. Въ монастырскомъ хозяйстве, которое и на Западъ и на Востокъ вообще отличалось консервативнымъ харавтеромъ своихъ формъ, учрежденіе πιστικός продолжало существовать и въ XI, и въ XII в., судя по нѣсколькимъ текстамъ изъ Патмосскаго архива. Въ своемъ завѣщаніи св. Христодуль (1093 г.) оставляеть монастырю четыре корабля, изъκοτορωχω , πουτρούδιν πιστικευόμενον παρά Ίωάννου τοῦ Παγκã, έχον νομίσματα... διακόσια χιάτα", и второй быль "πλατίδιον δικάταρτον πιστικευόμενον παρά Βασιλείου Εύριπιώτου τοῦ Μονοιωάννου, απερχομένου νῦν.... νομίσματα 42 ὑπέρπυρα". Τρετьε малое судно было, напротивъ, отряжено для монастырской внутренней службы. Такимъ образомъ, передъ нами два монастырскихъ пистика, изъ которыхъ каждому довърено по судну, и черезъ нихъ велась значительная торговля обштели св. Іоанна Богослова, многими хрисовулами избавленная отъ всякихъ. пошлинъ и сборовъ. Оба эти потикео́очтес, судя по именамъ ихъ, не принадлежатъ къ братіи монастыря. Не извѣстно съ достовѣрностью, что означають собою обѣ цифры: 200 хіосскихъ золотыхъ для перваго судна и 42 иперпира для второго, такъ какъ текстъ документа испорченъ передъ обѣими цифрами и нельзя быть увъреннымъ, правильно ли чтеніе атерхонечоо передъ второй изъ нихъ. Приходится обратиться къ постороннимъ аргументамъ: эти цифры не означаютъ какого либо ежегоднаго дохода и особенно взноса съ стороны пистиковъ, которые действуютъ по довърію, а не по контракту съ определенной суммой платежа. На это указываетъ помимо всегопрочаго и слёдующее мёсто того же самаго довумента (р. 84): τὰ δὲ πλοῖα τά ἀνωτέρω εἰρημένα ὀφείλουσι λογαριασθήναι ὅσα άν ταξείδια ποιήσουσιν οί πιστικεύοντες τιτῦτα, παρὰ τοῦ γαριстихаріов жаг той цонахой. Лицо, которому св. Христодуль пожелаль оставить въ собственность основанный имъ Патмосскій монастырь, вмёстё съ братіей послёдняго, должно было вонтролировать торговые обороты обоихъ названныхъ монастырскихъ пистиковъ, а именно вести счетъ (доуаргазвятия), сколько пистиви совершили рейсовъ (табебла); если же вонтроль вла-

#### Б. А. Панченко.

дѣльцевъ ограничивался этимъ, то должно было быть заранѣе установлено, какой доходъ шелъ монастырю съ каждаго рейса извъстнаго судна; подробности же ихъ, недочеты и переборы противь заранье определенной средней суммы, повидимому, ускользали оть контроля и ложились на пистиковъ или составляли ихъ личный доходъ. На основания этого послёдняго текста должно предположить, что указанныя выше цифры 200 хіатовъ и 42 перпера являются подобными суммами дохода съ важдаго рейса извёстнаго судна и въ пользу казны монастыря. Не могло быть никакого договора между потехейши и владёльцами; торговать по довврію єю то поточ, противополагается торговлѣ на основаніи вонтравта, ѐяl яа́ято, въ послёдующихъ актахъ того же самаго Патмосскаго архива, гдъ говорится о безпошлинной торговлё монастырской флотилии: еїте елі пахтов ή είς το πιστον ένεργοῦσιν (суда обители), Miklosich-Mueller VI p. 120, 128; cf. p. 118: δίδοσθαι ... ἀπὸ τοῦ ἀχροστίγου τῆς νήσου Κρήτης... λίτρας δύο... παρά [τῶν κατά] καιρούς ένεργούντων έν τη τοιαύτη νήσω, είτε έπι πάκτου είτε είς τό пистой ечеруойсии. Изъ этихъ, нъсколько позднъйшихъ документовъ, относящихся въ XII въку, видно, что рядомъ съ пистихої являются и въ монастырскомъ хозяйстве другого рода агенты, арендующіе суда за опредѣленную сумму. Новыя отношенія открывають дорогу новымь терминамь, въ данномъ случав давно обычнымъ въ частновладёльческомъ торговомъ мореходствѣ. Въ XII в. упоминаются навклиры монастыря, Mikl.-Mueller, VI р. 99; и притомъ изъ числа монастырской братіи: тоб vauxlypou aupou Avtuviou ibid. p. 123 a. 1188, въ последненъ случав уже разумвется особое лицо изъ братіи, поставленное во главѣ этой отрасли монастырскаго хозяйства.

Возвращаясь къ нашимъ моливдовуламъ, мы получаемъ для впервые, повидимому, засвидётельствованнаго въ нихъ βασιλικός πιστικός достаточно полное опредѣленіе, но оно можетъ быть для него слишкомъ узкимъ: нѣтъ достаточныхъ основаній, чтобы усвоить для βασιλικός πιστικός значеніе царскаго тапdatarius спеціально въ области судоходства и морскихъ торговыхъ операцій. Правда, такое опредѣленное значеніе въ высшей степени вѣроятно; оно весьма удачно дополняло бы извѣстія (напр., у Прокопія) о казенныхъ или императорскихъ торговыхъ предпріятіяхъ, связанныхъ по преимуществу съ пропитаніемъ столицы; къ тому же въ Дигестахъ отношенія между exercitor и magister navis были тшательно разработаны въ вилу ихъ важности для ministerium annonæ (ср. Dig. XIV 1, 1 § 17; § 20). Однаво припомнимъ вышеприведенное опредѣленіе Малаго-Синопсиса и Арменопула: πιστικός называется всявое довѣренное лицо, въ частности то, кому довъренъ корабль; равно какъ текстъ изъ Родосскаго устава и Ecloga ad prochiron mutata о человъкъ учистф кай пистихф, кому можно сдать деньги на храненіе: то не указывають ли эти тевсты на полную возможность болве широваго смысла пистихос? Такое нетехническое значение слова отмѣчено агіологическими источниками; намъ извѣстно, во-первыхъ, по Thesaurus linguæ graecæ, два текста изъ VII вѣка: Іоаннъ Мосхъ въ своимъ Лимонарѣ гл. 79 (Migne Patr. Gr. LXXXII pars 3, col. 2936—7) сообщаеть о чудѣ въ домѣ одного богатаго негодіанта (праушатентус), имвышаго у себя πιστιχός и пославшаго послёдняго по дёламъ въ Константинополь, (τον πιστικόν πεμφθήναι έν Κωνσαντινουπόλει δια πραγµате(аv). Патр. Софроній передаеть въ описаніи чудесь свв. Кира и Іоанна, гл. 46 (въ Thes. не точная ссылка, Migne ibid. col. 3597 В.), какъ святые послали одного александрійца въ Іерусалимъ и поручили ему взять деньги на дорогу отъ пистика, завёдывавшаго магазиномъ египтянина купца: "Аледве γάρ, φασίν, εἰς τὴν Φρόντωνος χαλουμένην ἀπόστασιν (ἀποθήχην δε λέγονται την απόστασιν εν αλλαις γώραις και τόποις και πόλεσιν) κάκεῖσε Θωμᾶν τὸν τοῦ Κυμινᾶ τοῦ Αἰγυπτίου πιστικὸν έπιζήτησον".

Но у насъ есть и третій тексть, также ранняго времени, отъ конца VI-го вѣка или начала VII-го, въ житіи Іоанна Милостиваго, патр. Александрійскаго, написанномъ Леонтіемъ Кипрскимъ, гл. 272. Житіе передаеть, что суда Александрійской церкви во время бури потеряли свой грузъ; и по прибытіи кораблей въ Александрію блоι ої пістіхої хаї ої прочайхлурої èv тў еххлузія прозе́фиуоч. Возможно, что пістіхої въ этомъ раннемъ текстѣ соотвѣтствуетъ magistri naves Дигестъ, и это обстоятельство говоритъ въ пользу техническаго смысла термина пістіхо́с, именно такого, съ которымъ мы встрѣтились въ 1-мъ титулѣ 53 кн. Василикъ. Въ одномъ изъ латинскихъ варіантовъ житія Николая Чудотворца упоминается о "ргæfecti quibus cura navium commissa erat, отказывавшихся выдать хлѣбъ на пропитанiе Ликійцевъ "рго ео quod publicum esset frumentum Constantini imperatoris". Analecta Bollandiana t. II (1883), р. 145. Эта версія яснёе, чёмъ соотвётственные греческій и славянскій тексть житія, иллюстрируеть magistri navium Дигесть и Засілкду пістіко́у нашихъ моливдовуловъ. Указаніемъ на житіе Николая мы обязаны О. И. Успенскому.

Этимъ терминомъ, взятымъ изъ греческаго коммерческаго обихода, переводчики Дигестъ замёнили magister navis подлинника. Но дёлать обратный выводъ, что пютихо́с означаетъ только magister navis, конечно, нельзя. Что означаетъ βасиλихо̀с пютихо́с нашихъ моливдовуловъ, за неимёніемъ дальнѣйшихъ данныхъ, нельзя сказать вполнѣ опредёленно, но ничто не препятствуетъ предположенію, что βасиλихо̀с пютихо́с нужно понимать въ смыслѣ размотрённыхъ юридическихъ исгочниковъ и Патмосскихъ документовъ; болѣе того, иока не имѣется достаточныхъ основаній, нельзя сомнѣваться въ вѣроятности этого отожествленія.

Съ достовърностью обнаруживается наличность пизтихос, и притомъ въроятно въ техническомъ смислъ, въ эпоху, предшествующую редакціи Василикъ; агіологическіе тексты дълають это еще болъе очевиднымъ. Такой выводъ подтверждается и нашими моливдовулами, относящимися къ иконоборческому періоду; отсутствіе изображеній, замъненныхъ крестами съ нэдписью или крестообразной монограммой, заставляетъ относить наши памятники къ VIII—1Х въку; форма буквъ по крайней мъръ не противоръчитъ въроятности такой датировки, какъ можно убъдиться изъ прилагаемыхъ снимковъ.

# Les monastères de saint Ignace et les cinq plus petits îlots de l'archipel des Princes

par

J. Pargoire des Augustins de l'Assomption.

On connaît ce qui arriva le 11 juillet 813: ce jour-là, monté sur le trône depuis vingt-quatre heures à peine, Léon l'Arménien s'empressa d'expédier au cloître ceux que le triomphe de sa rébellion avait chassés la veille du palais sacré. Tandis que l'impératrice Procopia, flanquée de ses deux filles Géorgo et Théophano, prenait le voile au monastère urbain du Phare, l'empereur Michel était jeté, avec ses deux fils Théophylacte et Nicétas, sur une barque en partance pour les îles des Princes. Là, après la mutilation infligée aux deux jeunes gens, les trois malheureux furent séparés les uns des autres et condamnés à vivre sous les noms monastiques d'Athanase, d'Eustrate et d'Ignace. Là, d'abord petit caloyer, puis higoumène illustre, Nicétas Ignace n'allait pas tarder à constituer de nouveaux centres de vie cénobitique.

Les couvents fondés par saint Ignace, aux nombre de quatre, peuvent se diviser en deux groupes: d'un côté, le groupe insulaire composé des trois maisons religieuses que le pieux higoumène établit avant son premier patriarcat; de l'autre, le groupe de terre ferme représenté par la maison que la saint patriarche organisa aux dernières années de sa vie.

Si, après avoir consacré quelques lignes à chacun de ces deux groupes, nous ajoutons un petit chapitre sur la vie monastique à Pita et à Oxia, nous aurons dit tout le peu que

#### J. Pargoire.

nous savons d'intéressant, non seulement sur les quatre monastères de saint Ignace de Constantinople, mais encore sur l'histoire byzantine des cinq minuscules îlots qui forment, avec Proti, Antigoni, Khalki et Prinkipo, le charmant archipel des Princes.

### I. Couvents insulaires de saint Ignace.

Nicétas Paphlagon, le biographe de saint Ignace, localise les trois premières fondations de son héros dans la phrase que voici: Πλάτη μèν ούν και Υάτρος τότε και Τερέδινθος, αί Πριγκίπειοι νῆσοι προσαγορευόμεναι, ταις ἐκείνου προνοίαις οἰκιζόμεναι, εἰς ἐκκλησίας κυρίου και εὐαγεῖς μοναχῶν καθίσταντο μονάς<sup>1</sup>). Nous sommes bien, on le voit, en face d'iles appartenant à l'archipel des Princes et en face d'iles relativement faciles à déterminer: nous sommes en face des modernes *Plati, Niandro* et Andérovithos.

## A. Monastère de Plati.

Plati, en grec  $\Pi\lambda\dot{\alpha}\tau\eta$  et quelquefois mais plus rarement  $\Pi\lambda\alpha\tau\epsilon\bar{\alpha}\alpha$ , n'a pas encore perdu son nom des temps byzantins. Sa forme, à défaut de ce nom conservé, la ferait deviner sans peine dans la roche plate et plane qui sort paresseusement des flots à l'ouest d'Antigoni et au sud-ouest de Proti. C'est une ile aux dimensions petites, un îlot sec et désert.

L'habiter aux siècles passés ne devait pas être plus agréable que ce ne le serait aujourd'hui. Mais quelle solitude en retour, quel séjour paisible et calme et retiré! Et avec cela, avec cet éloignement absolu des bruits du monde, le voisinage immédiat de Constantinople, la ville toujours débordant de vie et de mouvement, où suffisaient à vous jeter quelques bouffées de vent dans une voile ou quatres coups de bras sur deux rames! Aussi, dès l'apparition du monachisme aux rives du Bosphore et de la Propontide, l'ile plate dut-elle attirer quelques-uns de ces ascètes byzantins toujours si heureux de méditer les choses du ciel sans trop ignorer les événements de la terre, si épris de silence aujourd'hui et si curieux de nouvelles demain. Il n'est pas probable, toutefois, que la vie cénobitique eùt pris racine sur notre écueil avant l'initiative de saint Ignace.

<sup>1)</sup> Vita S. Ignatii dans Migne, F. G. t. cv, col. 496.

Saint Ignace, d'après l'ordre suivi dans le récit de son biographe, dut fonder le monastère de Plati sous le règne de Théophile. Certes, les jours étaient mauvais à cette époque pour les iconophiles tels que notre saint; toutefois, tantôt pour une raison et tantôt pour une autre, le persécuteur jugea bon de fermer les yeux sur les menées de plusieurs de ses adversaires, et voilà ce qui explique l'action d'Ignace aux portes mêmes de la capitale en un temps où les partisans des images n'étaient pas toujours en sureté même aux extrémités les plus reculées de l'empire.

Sur la position exacte du couvent ignatien de Plati nous ne pouvons affirmer quoi que ce soit, car les ruines que l'on rencontre sur différents points de l'ilot n'offrent rien d'assez caractéristique pour permettre d'asseoir sur identification.

Nous ne sommes pas mieux renseignés sur le patron du monastère. Skarlatos Byzantios lisant dans l'Anthologie une épigramme de huit vers intitulée Elç είχόνα τοῦ ἀρχαγγέλου ἐν Πλάτη a timidement émis l'opinion que l'île pourrait bien avoir possédé une église de saint Michel archange<sup>1</sup>). Cette opinion, émise avec tant de réserve, ne doit être acceptée qu'avec plus. de réserve encore, ou plutôt, selon moi, elle ne doit point être acceptée du tout. Ni le litre ni les quatre distiques de l'épigramme n'indiquent l'existence de la moindre église à Plati. Le titre parle simplement d'une image, et l'existence d'une image n'entraîne point nécessairement celle d'une église. Quant aux quatre distiques, ils se bornent à chanter, d'ailleurs assez mal, la représentation figurée du chef des milices célestes.

Une chose certaine c'est que notre îlot avait un sanctuaire dédié aux Quarante martyrs de Sébaste, avec une petite chapelle de la Sainte Vierge contiguë au sanctuaire. Méoov, dit l'hagiographe?), Πλατείας τῆς νήσου ναός τοῖς τεσσαράχοντα. μάρτυσι ένίδρυται, αὐτοῦ δὲ ἐχόμενα τῆς θεομήτορος εὐχτήριον. Sanctuaire et chapelle eurent beaucoup à souffrir le 18 juin 860<sup>3</sup>) lors de cette hardie invasion des Russes où les trois couvents insulaires de saint Ignace, pour ne parler que d'eux, eurent 22 de leurs habitants mis à mort<sup>4</sup>). Ce qu'ils ne purent

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Skarlatos Byzantios, Κωνσταντινούπολις, t. II, Athènes, 1862, p. 320.

<sup>benines, Johnson, Joh</sup> 

. :

emporter, les Russes le renversèrent. Ainsi fut jetée bas, dans. la chapelle de la Sainte Vierge, la table d'autel. Un jour, de passage dans l'île, Ignace voulut réparer ce malheur. C'était entre sa déposition du patriarcat, survenue le 23 novembre 858, et sa réinstallation sur le siège œcuménique, destinée à se produire le 23 novembre 867. Aussitôt Photius de protester. Comment! un prélat excommunié qui relevait un autel! Deux métropolites, Amphilokhios de Cyzique et Théodore de Patras, envoyés dans l'île avec un dignitaire civil de rang sénatorial, Pantaléon Bothros, eurent toutes les peines du monde à effacer la souillure que les mains d'Ignace avaient imprimée à la pierre sacrée. Renverser de nouveau cette pierre, la porter sur le rivage, lui faire quarante ablutions successives ne leur parurent. pas de trop<sup>1</sup>). Drôle de comédie, qui ne mériterait même pas. d'être relevée, si nous n'y gagnions de savoir que le principal sanctuaire de Plati s'élevait au milieu de l'île et s'honorait du patronage des Quarante martyrs.

Maintenant, cette église des Quarante martyrs était-elle l'église conventuelle du monastère ignatien? L'initiative prise par Ignace d'y relever la pierre d'autel semble, sinon le prouver, du moins l'indiquer. Dans ce cas, et en supposant que le μέσον Πλατείας où s'élevait l'église est bien mis en opposition dans la pensée de l'hagiographe avec l' algualo tris dalásons où l'on porta la pierre d'autel à purifier, il faut corriger un peu ce que je disais tout à l'heure touchant notre ignorance de la position exacte du monastère et chercher l'emplacement de ce monastère à l'intérieur de l'île plutôt que sur les bords.

Nous ne savons pas si le monastère de saint Ignace à Plati prospéra longtemps. Il existait encore, à ce qu'il semble, durant la seconde moitié du XII<sup>e</sup> siècle. Du moins, en mars 1158, le chrysobulle de Manuel I<sup>re</sup> Comnène relatif aux maisons religieuses de Constantinople et des environs, mentionne-t-il un établissement monastique debout τη Πλατεία<sup>2</sup>).

Les guerres incessantes qui précédèrent, accompagnèrent et suivirent l'occupation de Constantinople par les Latins ne manquèrent pas de mettre à mal bon nombre des couvents. dont s'enorgueillissait à si juste titre la banlieue de la capi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nicétas, op. cit., col. 532. <sup>(\*)</sup>) Th. Balsamon, Synode VII, canon 12, Migne, P. G. t. CXXXVII, col. 933.

tale. Notre couvent insulaire compta sans doute parmi les victimes de cette époque troublée. Ce qui me porte à le croire c'est que, dès les premières années du XIV<sup>e</sup> siècle, Plati n'apparaît plus dans l'histoire que sous les dehors d'un îlot désert. En 1308, le 21 avril, le fameux Constantin Méliténiotès est sur le point d'expirer dans la prison où il gémit depuis des années et des années, martyr de sa persévérance à prêcher l'union nécessaire de l'Eglise grecque avec l'Eglise latine. Au moment de rendre le dernier soupir, il sollicite comme une faveur suprême que ses restes mortels reposent non loin de Constantinople dans une des petites îles inhabitées qui avoisinent la grande cité, ἐπί τινα τῶν περί τὴν πόλιν ἀρικήτων νήσων. Et où. l'empereur Andronic II déférant à cette demande, Constantin Méliténiotès recoit-il la sépulture? A Plati, els triv Πλάτην<sup>1</sup>). En 1308 donc, les cénolites établis là par Ignace avaient cessé d'y avoir des successeurs.

Je disais, voici un instant, que le monastère ignatien de Plati prospérait encore durant la seconde moitié du XII<sup>o</sup> siècle. Mais peut-être son existence à cette date était-elle plutôt le fait d'une restauration antérieure de quelques années à peine, et non pas celui d'une carrière poursuivie jusque-là sans interruption. Il semble en effet que dans la première moitié de ce même XII<sup>o</sup> siècle le mouvement et la vie monastique n'étaient point du tout familiers à notre îlot. Pour mieux dire, à ce moment-là, on ne surprend sur le vaste écueil d'autre bruit que celui des pas des geôliers qui veillent, armés jusqu'aux dents, sur des prisonniers illustres. Faut-il consacrer un mot à ces grands captifs?

En 1027 ou 1028, tandis que l'empereur Coustantin, pâle héritier de son frere Basile II le Bulgaroctone, achève de terminer sur le trône une vie sans grandeur et sans éclat, deux généraux connus parmi les plus brillants officiers de l'empire se prennent de querelle. C'est, d'un côté, le patrice Basile, fils de Romain Scléros, et de l'autre, le bulgare Prousian, stratège des Bucellaires. Pour trancher leur différend les deux adversaires se provoquent en champ-clos et un duel, le premier duel entre Byzantins, a lieu. A cette nouvelle, Constantin VIII • tressaute sur son trône. Estimant avoir tout à craindre de gens

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) G. Pachymère, De Andronico Palaeologo. VII, 31, Migne, P. G, t. CXLIV, -col. 697.

#### J. Pargoire.

assez hardis pour vider ainsi leurs querelles personnelles à coups d'épée, il les casse l'un et l'autre de leur grade, il les disgrâcie, il les relègue sur deux ilots de l'archipel des Princes, vou usu έν τη 'Όξεία νήσω, του δε έν τη Πλάτη'), Basile à Oxia et Prousian à Plati. Quelques mois plus tard, accusé de préparer son évasion, le prisonnier d'Oxia vit arriver le bourreau qui lui creva les yenx. Le prisonnier de Plati échappa à ce supplice on ne sait comment et finit par recouvrer la liberté.

Sa place dans la geôle insulaire échut, au bout de peu d'années, à Constantin Dalassène. Ce haut fonctionnaire avait 7 failli succéder à Constantin VIII en épousant une de ses filles. Victime d'une intrigue de palais, il se résigna sans trop de peine à incliner la tête devant le trône où Romain III s'assit au côté de Zoé; mais, lorsque Michel IV, un homme de rien, monta au pouvoir suprême par le bon plausir de cette même Zoé, alors Constantin Dalassène ne sut plus dissimuler son mécontentement et son mépris. Ce lui valut, en dépit des serments les plus sacrés, d'être interné le 3 août 1304 ἐν τῆ νήσῷ Πλάτη<sup>2</sup>).

Pour ne pas terminer avec notre ile sur des souvenirs aussi fâcheux, ajoutons que les moines perdirent beaucoup à ne plus s'y trouver en 1412. Cette année-là, du haut de leur rocher, ils auraient pu assister à l'un des derniers triomphes des Byzantins sur les Turcs, car c'est, dit le chroniqueur<sup>\*</sup>), έγγὺς τῆς νήσου τῆς λεγομένης Πλάτης que s'engagea la bataille navale où Manuel le Bâtard vainquit la flotte du sultan Mousa.

Un dernier mot pour mettre en garde contre une confusion possible et facile. Notre ilot de la Propontide s'appelait, je l'ai dit, non seulement IIláty mais aussi IIlateia. Or, un quartier dit Ildatea ou Ildatéa existait aussi à Constantinople même, sur la Corne d'Or 4). C'est de lui, et non point de l'ile, qu'il s'agit dans trois pièces patriarcales éditées par Miklosich et Müller <sup>5</sup>). C'est de lui aussi, nullement de l'île, que fait mention, en racontant le siège de 1453, l'historien Ducas<sup>6</sup>). C'est à lui

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) G. Cedrenus, Historiarum compendium, Migne, P. G., t. CXXII, ccl. 215 et 216.

<sup>215</sup> et 210.
\*) G. Cedrenus, op. cit., col. 244.
\*) G. Phrantzès, Chronicon majus, I, 29, Migne, P. G., t. CLVI, col. 708.
\*) Pour su position exacte, voir l'excellent ouvrage de M. A. van Millingen, Byzantine Constantinople, Londres, 1899, p. 212.
\*) Acta et diplomata græca medii ævi, t. 11, p. 298, 461 et 510.
\*) Historia Byzantina, Migne, P. G., t. CLVII, col. 1096.

enfin, point du tout à l'île, que l'auteur anonyme des antiquités de Constantinople attribue les deux églises de saint Isaïe et de saint Laurent<sup>1</sup>).

## B. Monastère de Niandro.

Niandro, en grec Neíavôpog et parfois Néavôpog, forme un tout petit point dans la Marmara au sud de Prinkipo. De tous de ilots de l'archipel c'est le dernier, le dernier par sa distance de Constantinople comme aussi par ses dimensions vraiment microscopiques. Dire après cela qu'il n'a pas d'histoire ne surprendra persone. Chose plus grave, ceux-là ne sont pas rares qui tiennent encore en doute ou qui même ignorent complètement le nom qu'il portait à l'époque byzantine. Or, semblable detail de topographie mérite à coup sûr de nous arrêter un instant.

Le chrysobulle de Manuel I<sup>er</sup> Comnène que j'ai déjà eu l'occasion d'invoquer une fois fut adressé, entre autres monastères, και τοις ἐν ταῖς νήσοις, τῷ Ἐζεία, τῷ Πρώτῃ, τῷ Χάλκῃ, τῷ Πλατεία, τη άγία Γλυχερία, τη Πριγκίπφ, τη τοῦ Αντιγόνου, τῷ Τραγονησίω, τῆ Τερεδίνθω, τῷ ᾿Αγίω ᾿Ανδρέα, τῷ άγιω Τρύφωνι, τῷ άγίψ Ἐλευθερίψ, τῷ Κωδωνῷ, τῷ Πελαγίψ, τῷ Θεοτόκψ. τῷ Μεσονησίω, τῆ ໄάτρω και τῷ άγίω Δημητρίω<sup>2</sup>). Mis autrefois en présence de cette longue liste, M. M. Gédéon arriva sans peine à identifier la plupart des îles qui s'y trouvent nommées, mais il en est quelques-unes sur le nombre qu'il fit suivre d'un gros point d'interrogation et ή Ίάτρος fut de celles-là<sup>3</sup>). Depuis, à la suite d'un examen plus approfondi, le savant byzantiniste n'a pas craint d'identifier h "Iarpos avec Niandro4), et il a eu raison. 'H "Iarpos n'est pas en effet si récalcitrante qu'elle puisse défier toutes les investigations.

Si nous étions condamnés à la chercher, comme plusieurs de ses compagnes, dans tout l'espace maritime ou côtier compris entre Constantinople et Nicomédie, il nous serait sans doutez, assez malaisé d'arriver à un résultat décisif. Par bonheur, ce n'est point le cas. Remettons-nous en mémoire la phrase déjà citée où Nicétas le Paphlagonien énumère les trois couvents insulaires de saint Ignace. Πλάτη μèν ούν, dit-il, καί

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Migne, P. G., t. CXXII, col. 1249.
 <sup>3</sup>) Th. Balsamon, Synode VII, canon 12, Migne, P. G., t. CXXXVII, col. 983.
 <sup>3</sup>) "Εγγραφοι λίθοι και κεράμια, Constantinople, 1592, p. 25.
 <sup>4</sup>) Βυζαντινόν ἐορτολόγιον, Constantinople, 1895 – 1898, p. 179.

Υάτρος τότε και Τερέδινθος, αί Πριγκίπειοι νήσοι προσαγορευόμεναι. Peut-on douter que l'ile Υάτρος du biographe ne corresponde à l'île Iarpoç de l'empereur? Evidemment non. Mais alors, Iatros n'est plus à chercher que dans l'archipel des Princes. L'archipel des Princes, tout bien compté, se compose seulement de quatre iles et de cinq îlots. Les quatre îles, Proti, Antigoni, Khalhi et Prinkipo, se confondent, dans la liste impériale, avec τη Πρώτη, τη τοῦ Αντιγόνου, τη Χάλχη et τη Πριγχίπω. Quant aux cinq îlots, Oxia, Plati, Andérovithos, Pita et Niandro, les trois premiers se retrouvent tout de suite, dans la même liste, sous, τη Όξεία, τη Πλατεία et τη Τερεδίνθω. Restent Pita et Niandro. Si, comme nous le déclare Nicétas le Paphlagonien, Yárpos ou Iatpog appartient à l'archipel, il ne peut que s'identifier avec l'un ou l'autre de ces deux îlots. Mais entre les deux lequel choisir? Le simple bon sens indique sans retard Niandro, car le mot Niandro lui-même descend en droite ligne, par corruption populaire, du mot byzantin Hyatros ou Iatros.

Avec les deux textes que nous venons de citer pour identifier notre écueil nous avons épuisé la trop courte série des témoignages byzantins relatifs à ses destinées monastiques. La fondation de son couvent par saint Ignace nous est dite dans la phrase de Nicétas Paphagonien. La persistance de ce couvent jusqu'en 1158 nous est indiquée par le passage de Manuel Comnène. En dehors de là tout n'est que ténèbres, au moins pour moi, en ce qui regarde ce pauvre rocher.

Mais combien sa vue ne prêche-t-elle pas en faveur d'Ignace! Pour établir un centre cénobitique en un pareil lieu, il fallait se résigner d'avance aux dépenses les plus lourdes et aux plus grandes fatigues. Le hardi fondateur, quelle que fût la difficulté des temps, ne recula devant rien. Au temporel comme au spirituel, il fournit à chacun de ses couvents tout ce qui lui était nécessaire: éxáctou, dit le biographe <sup>1</sup>), tàc ápuo coúcaç olucdomác, xal tãu iepuv cueux xal tãu duay kaluv (peudu trìv mepimolyouv, xal nãoav trìv adtoic mpémoucav katackeur) te kal diátagiv dià tỹc toũ µeyálou laµbávovtoc èmiµeleiac.

N'oublions pas de dire en terminant que le nom turc de Niandro est <u>Sédéf-Adassi</u>, l'île de la harmale ou rue sauvage, d'après les uns, l'île de la nacre, d'après les autres. Skarlatos

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nicétas, op. cit., col. 496.

Byzantios, qui réserve ce nom de Sédéf-Adussi à l'îlot de Térébinthos, appelle Niandro Tavchân-Adassi, l'île des lapins'). Mais c'est là une confusion qu'il suffit de signaler.

Une erreur plus grave consisterait à identifier Niandroavec Saint André. Cette erreur se trouve dans la carte des iles qui accompagne l'ouvrage de Skarlatos Byzantios; mais, dans son texte, l'auteur mieux avisé met en garde contre une pareille identification. L'ilot Saint-André, on ne l'ignore pas, se trouve près de Touzla-Bournou, et Skarlatos Byzantios le place bien, lui aussi, dans ces parages, à 9 ou 10 milles de Prinkipo vers l'Orient <sup>2</sup>).

# C. Monastère d'Andérovithos.

Andérovithos, en grec 'Avτερόδ:θος et 'Aντερόδινθος, vaut à sa grandeur relative d'occuper le premier rang parmi les cinq unités secondaires de l'archipel des Princes. Elle se couche à l'est et non loin de Prinkipo, dont la côte orientale la domine complètement. Son identification avec la byzantine Tepéδινθος où ile des Térébinthes ne fait aucun doute 3).

A Térébinthos, tant que le monastère de terre ferme n'eût pas été fondé, Saint Ignace paraît avoir eu son couvent de prédilection Le 23 novembre 858, quant il est arraché de force au palais patriarcal, c'est πρός την νήσον Τερέδινθον qu'on le conduit 4). Vers janvier 860, après l'avoir traîné de prison en prison et lui avoir imposé six mois d'exil à Mitylène, c'est encore πρός την Τερέδινθον qu'on le ramène<sup>5</sup>) Le but n'est pas, il est vrai, de lui procurer là quelques jours de calme et de repos. Son gardien, le drongaire Nicétas Oryphas, met tout en œuvre au contraire pour lui remplir la vie d'opprobres et de tourments; mais du moins, au milieu de tant de souffrances, le saint exilé a-t-il la consolation de se retrouver sur un sol qu'il aime, qu'il a orné de constructions en l'honneur du Christ et où sans doute viennent parfois. clandestinement, le visiter tous

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) <sup>4</sup>H Kuvstavtivoúnolic, t. II, p. 316 et 317.

<sup>&#</sup>x27;) 'Η Κωνσταντινούπολις, t. 11, p. 510 et 511.
') Op. cit., p. 317.
\*) P. de Tchihatchef, Le Bosphore et Constantinople, Paris, 1864, p. 67. identifie Térébinthos avec Antigoni. Pour réfuter cette grosse erreur, il suffit de se rappeler que le chrysobulle de Manuel ler énumère Térébinthos et Antigoni comme deux îles différentes. On sait, d'ailleurs, qu'aux temps byzantins la moderne Antigoni répondait soit déjà au nom qu'elle porte de nos jours soit encore au nom de Panormos qu'elle avait reçu de l'antiquité.
') Nicétas, op. cit., col. 505.
') Nicétas, op. cit., col. 516.

les amis qui lui restent fidèles dans la capitale et aux environs. Arraché de son île pour assister au concile que l'on sait et souffrir les mauvais traitements qui s'ensuivirent, Ignace finit encore une fois par y aborder de nouveau. Il retourna, écrit le biographe, dans son propre monastère, els triv olxelav movriv ) et par là nous devons entendre, semble-t-il, le couvent de Térébinthos de préférence aux deux autres.

Un siècle après sa fondation, ce couvent eut l'honneur d'abriter durant quelques jours un moine assez peu ordinaire, je veux dire Constantin, fils de Romain Ier Lécapène et beaufrère de Constantin VII Porphyrogénète. On sait comment, associés au trône par leur père, les deux Lécapénides Etienne et Constantin eurent assez d'ingratitude pour en chasser le vieillard et l'envoyer vivre en moine, le 16 décembre 944, dans l'île de Proti. Le règne de ces mauvais fils prit fin au bout de trenteneuf jours. Le Porphyrogénète, leur beau-frère, les fit saisir le 27 janvier 915 et quelques heures plus tard ces deux empereurs. fraîchement tondus, fraichement revêtus du froc, n'étaient rien autre que deux humbles moines en deux humbles couvents, Etienne à Antigoni et Constantin à Térébinthos: τόν μέν εἰς τὴν νῆσον τὸν Πάνορμον, ή καὶ Αντιγονία λέγεται . . . τὸν δὲ εἰς τήν καλουμένην Τερέβινθον, comme dit Jean Zonaras<sup>2</sup>); τὸν μὲν ἐν τῆ Πανόρμω νήσω, τον Κωνσταντίνον δε εν τη Τερεείνθω, comme dit Georges Cedrenus<sup>8</sup>). Le Lécapénide enfermé à Térébinthos ne sut pas mériter d'occuper longtemps sa petite cellule dans le couvent ignatien: comme il se démenait sans fin ni trêve pour revêtir une seconde fois la pourpre, force fut de le reléguer à Ténédos, puis de l'interner à Samothrace, puis de le tuer.

Le monastère de Térébinthos trouva un restaurateur en la personne du patriarche Théodose Ier le Boraidiote, lequel occupa le trône œcuménique probablement de 1178 à 1179 4). Je dis un restaurateur. A la vérité aucun écrivain ne mentionne le couvent d'Ignace à propos de Théodose aucun même ne parle restauration, mais comme Théodose a fait des travaux dans l'île et qu'il y a vécu avec des moines, on ne peut guère songer à ne pas voir dans son monastère une continuation du monastère

65

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Op. cit., col. 526.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. cu., col. 526.
<sup>2</sup> Annales, XVI, 20, Migne, P. G., t. CXXII, col. 100.
<sup>3</sup> Historiarum Compendium, Migne, P. G., t. CXXII, col. 60.
<sup>4</sup> Telles sont, du moins, les dates données par M. M. Gédéon, Πατριαρχικοί πίναχες, p. 869.

ignatien, d'autant que celui-ci, qu'il eut ou non déjà subi des changements, restait encore debout en 1158, au moment de l'apparition du chrysobulle de Manuel I<sup>er</sup> Comnène.

Les rapports de Théodose avec Térébinthos nous sont affirmés par deux de ses contemporains, par les deux frères Akominates de Khônes. Nicétas, l'historien, se borne à nous montrer le prélat qui, chuté du siège œcuménique, πρός την νήσον άφικνείται Τερέδινθον καθ' ήν αύτῷ την καταγωγήν και την τοῦ σχήνους ηύτρεπίχει χατάθεσιν 1). Michel, le métropolite d'Athènes, nous fournit de plus amples renseignements dans sa correspondance. Six de ses lettres, celles qui portent les numeros 9, 14, 22, 25, 33 et 62 dans l'édition de M. Spyridon Lambros, sont adressées à Théodose l'ex-patriarche en personne. Une autre, la soixantième, écrite à Théodose Matzoukis est encore plus riche en données interéssantes sur Térébinthos.

Notre île a tous les honneurs de la lettre, où son nom revient jusqu'à trois fois, qui fut écrite la première au patriarche Theodose dépossédé. De fait, la gloire de servir de refuge à un pareil personnage valait bien d'être chantée et l'on comprend sans trop de peine que le métropolite d'Athènes déclare. un peu d'hyperbole aidant, que sa pensée va sans cesse au pauvre petit écueil de la Propontide, en dépit des souvenirs et des charmes que Psytallia, Salamine, Egine, les Cyclades. les Sporades et le reste offrent à sa mémoire ou à ses regards<sup>2</sup>).

Mais c'est surtout de la missive à Théodose Matzoukis qu'il importe de prendre connaissance. "M'élancerai-je, y dit Michel Choniatès<sup>3</sup>), sur les traces du patriarche et aborderai-je à la très fortunée Térébinthos? Si oui, force me sera de fabriquer des briques et d'aligner des moëllons, et ces mains si tendres et si délicates devront s'assujetir à la besogne du manœuvre. On a beau ne savoir rien faire, à voir ce très haut patriarche qui travaille de ses propres mains on ne peut pas ne pas travailler soi-même". Cette phrase indique assez que Thédose commença ou plutôt poursuivit ses travaux de restauration dans l'ilot des Térébinthes au lendemain de son patriarcat. Elle indique assez en outre que l'illustre prélat savait payer de sa personne et

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Alexius Manuelis filius, 15, Migne, P. G., t. CXXXIX, col. 616.

<sup>)</sup> Sp. Lambros, Μιχαήλ Άχομινάτου τού Χωνιάτου τά σωζόμενα, t. II, Athènes, 1880, p. 13 et 14. ) *Op. cit.*, p. 48.

donner l'exemple des occupations les plus humbles aux religieux qui l'entouraient.

Un peu plus loin dans sa lettre, le métropolite d'Athènes compare le monastère de Théodose le patriarche à celui de Théodose Matzoukis. A son avis, le couvent de ce dernier l'emporte infiniment. Bâti au bord des flots mais sur le continent, il réunit tous les avantages de la terre et de la mer. Mieux vaut cela que de s'élever sur un tout petit îlot, vraie prison où l'on ne peut se rendre sans avoir à confier sa personne aux trois planches d'une barque et aux caprices des vagues. D'ailleurs, le couvent de Matzoukis a bien d'autres supériorités. Les eaux de source. par exemple, y abondent, eaux vives et jailisantes. Et le vin! D'un peu plus il s'y trouverait plus de vin qu'il ne se trouve d'eau de citerne à Térébinthos.

Après cette petite sortie, le Khoniate éprouve le besoin de recommander la discrétion à son correspondant. "Au nom de notre amitié, lui dit-il, ne communique point ces lignes au patriarche. Tu sais combien il est jaloux de son île, combien il en est fou: il ne souffrirait pas que l'on médise ainsi de sa bienaimée et qu'on la mette au second rang". Suit une longue page où l'écrivain compare plaisamment la Térébinthos d'hier, celle qu'il a vue de ses propres yeux, avec la Térébinthos d'aujourd'hui, celle que lui dépeignent les lettres du patriarche. D'une part, c'est la roche nue, altérée, sans une goutte d'eau, sans une feuille d'arbre, sans un brin de gazon. De l'autre, c'est un paradis arrosé, ombreux, planté de myrtes et de lauriers, recouvert d'une végétation luxuriante, presque une forêt vierge. Changement prodigieux et bien incroyable, si le Christ n'avait coutume d'en agir ainsi avec les siens. Le Christ dessèche les fleuves d'Etham et change la plaine fertile en marécage pour en punir les habitants pécheurs; mais, pour favoriser les saints, il sillonne de cours d'eau le désert altéré et fait couler du roc des ruisseaux d'huile et de miel.

Michel Choniates termine sa lettre sur un paragraphe qui vaut la peine d'être noté. Le patriarche lui avait sans doute écrit dans son panégyrique de l'îlot qu'il ne s'y trouvait aucun serpent. Lui, en veine de plaisanter, déclare que cela ne l'étonne point, attendu que Térébinthos n'a pas le moindre gibier, pas le moindre animal. Ou plutôt, ajoute-t-il, tout ce que l'île nourrit, .c'est une prodigieuse quantité de "lapins, bestioles timides et faibles, mais très ennuyeuses pour des moines et plus nuisiblesà leur endroit que les serpents. Pourquoi? Mais parce que leserpent ne peut leur causer aucun dommage: d'abord, le Christa donné la puissance de fouler aux pieds serpents et scorpions; puis, il n'y a aucune Eve dans l'île et, à défaut de cet antique instrument, à défaut de ce premier auxiliaire, le serpent ne peut rien ou presque rien. Le lapin, au contraire, cela vous dévore les légumes, cette chère pitance des ascètes. D'ailleurs, rien n'exerce mieux à la piété que le voisinage d'un serpent, tandis qu'un lapin ne met en tête que des idées de peur et de fuite".

Ainsi parle notre aimable métropolite. Au milieu de son badinage je distingue deux renseignements qui ne manquent point d'intérêt.

En premier lieu, l'imposibilité pour le serpent de trouver à Térébinthos son complice ordinaire nous prouve que l'accès de l'îlot était interdit aux filles d'Eve. Ailleurs, la règle arrêtait assez généralement les femmes aux portes du monastère, tout au plus leur permettait-elle de franchir le seuil de l'église en certaines circonstances. Ici, tout l'îlot appartenant au couvent et sa superficie n'étant pas immense, on avait jugé bon de le comprendre tout entier dans la clôture monastique. C'était évidemment le meilleur moyen pour les moines de ne pas avoir d'ennui.

En second lieu, l'abondance des lapins à Térébinthos dès le XII<sup>e</sup> siècle, alors que des moines leur disputaient la place, nous explique leur abondance aux temps postérieurs, alors que la chute du monastère les laissa seuls maîtres du terrain. Avant les malheureux essais de culture tentés vers 1850 par Féti-Ahmed-pacha, beau-frère du sultan Abdoul-Medjid, le pauvre ilot n'avait d'autres habitants que ces timides quadrupèdes. H vyolg auty dèv elyev, écrit Skarlatos Byzantios 1), alloug naτοίχους, παρὰ τοὺς γεωρύχους δασύποδας, ou en grec plus simple, παρά τὰ κουνέλια. Vous étonnerez-vous maintenant que Térébinthos s'appele aujourd'hui pour les Turcs Tavchânli-Ada, l'ile lapineuse, ou Tavchân-Adassi<sup>2</sup>), l'île des lapins!

Mais nous voilà bien loin de saint Ignace et de son monastère de Térébinthos. Retournons-y une seconde pour dire que les renseignements des deux frères de Khônes constituent jusqu'ici,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) <sup>4</sup>Η Κωνσταντινούπολις, t. II, p. 816 et 817. <sup>8</sup>) **V. Cuinet**, La Turquie d'Asie, t. IV, Paris, 1894, p. 669.

au moins à ma connaissance, le tout dernier chapitre de l'histoire monastique de Térébinthos et passons sans plus de retard à la maison religieuse établie par saint Ignace en terre ferme.

# II. Couvent Ignatien de terre ferme.

Nicétas le Paphlagonien, après avoir parlé des trois îles et de leurs couvents, ajoute ceci: 'Αντικρύ τούτων κατά την ήπειρον πρός τη άκτη κειμένην, ταύτην δη λέγω την προκαθημένην τοῦ μεγάλου ταξιάργου μονήν, έπι τῷ τέλει τῆς ἀυτοῦ ζωῆς ὁ μακάριος τελευταίαν άνεστήσατο '). Et cette phrase nous renseigne d'une manière assez précise sur le nom du monastère, sur la date de sa fondation et sur la situation géographique de son emplacement, trois points que d'autres textes byzantins vont nous permettre sans doute de préciser encore devantage.

Occupons-nous tout d'abord du nom. Comment s'appelait au juste le couvent ignatien de terre ferme? Dédié, comme nous le dit Nicétas, au grand taxiarque, il devait nécessairement porter son nom et s'appeler Monastère Saint Michel ou Monastère de l'Archange. On sait, en effet, que dans l'Eglise grecque le grand taxiarque, l'archistratège, le chef des célestes milices, l'archange par excellence, c'est toujours saint Michel. Mais combien déjà ne s'élevait-il pas de sanctuaires michaëliens à Constantinople et aux environs! Même à cette époque où Basile I<sup>er</sup> le Macédonien et Michel VIII Paléologue n'étaient pas encore venus multiplier à l'infini les constructions religieuses en l'honneur de l'archange, le nom de Saint Michel s'appliquait à trop de monuments pour être caractéristique et pouvoir suffire. En ce qui regarde le monastère du patriarche Ignace on compléta cette dénomination vague tantôt en ajoutant une épithète peu banale au nom du patron, tantôt en mentionnant la localité voisine.

Un jour, raconte la légende 2), l'empereur Nicéphore I<sup>er</sup> était à la chasse. Tout à coup sa meute débusqua une biche magnifique, laquelle fut bientôt réduite aux abois et mise à mal. Or, savez-vous ce que l'on découvrit à l'endroit même de cette prise? On y découvrit, cachée parmi les broussailles, une vieille table de pierre portée sur une colonne avec cette inscription: Toutó έστι τὸ θυσ:αστήριον τοῦ ἀνατέλλοντος, ὅπερ ἐνεθρόνισεν ὁ ἀπό-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nicétas, op. cit., col. 496 ct 497. <sup>9</sup>) Anonyme, Leo Armenius, Nº 10 et Syméon Magister, Basilius Macedo, N° 9, dans Migne, F. G., t. CIX, col. 33 et 752.

στολος 'Avδρέας. Et c'est juste au point où Nicéphore avait fait cette invraisemblable trouvaille que le patriarche Ignace, petitfils de l'impérial découvreur, plaça l'autel de son église conventuelle. Comment, dans ces conditions, son couvent Saint Michel ne se serait-il pas appelé  $\mu$ ovi) toũ Mixail toũ avatéllovtog?

Dans ces mêmes passages, déclarent les auteurs byzantins 1), un Satyre autrefois avait régné en maître. Les ruines de son temple gisaient encore là, celles du moins que l'empereur Théophile n'avait pas exploitées pour construire à Bryas son grand château de style arabe. Par suite, ce petit coin de terre conservait toujours le nom de Satyros. Ignace, en bâtissant là, ne put faire oublier la vieille dénominatiion paienne, et son monastère en prit le nom de movi toũ Satúpou.

Les expressions μονή τοῦ ἀρχιστρατήγου, μονή τοῦ μεγάλου ταξιάρχου, μονή τοῦ ἀρχαγγέλου, μονή τοῦ Μιχαήλ, μονή τοῦ 'Ανατέλλοντος, μονή τοῦ Σατύρου désignent donc toutes les six, lorsqu'il s'agit de Saint Ignace, l'unique monastère de terre ferme dédié à Saint Michel l'àvaté $\lambda\lambda\omega\nu$  et bâti au lieu dit  $\Sigma$ átupog.

Est-ce également ce monastère que désigne l'expression μονή τοῦ πατριάρχου? Du Cange l'a timidement avancé par deux fois, d'abord dans ses Notes à l'Alexiade<sup>2</sup>), puis dans sa Constantinopolis christiana<sup>8</sup>), et Skarlatos Byzantios<sup>4</sup>) n'a pas manqué de le répéter après lui, pas plus d'ailleurs que M. E. Tapeinos<sup>5</sup>). Mais, c'est une méprise. Plus bas, après avoir fixé la position de notre monastère, nous verrons qu'Anne Comnène ne pouvait certainement point penser à Satyre lorsqu'elle écrivait την xαλουμένην μονήν τοῦ πατριάρχου.

Maintenant que nous connaissons complètement le patron du quatrième couvent ignatien ainsi que ses dénominations diverses, nous pouvons ouvrir les auteurs byzantins pour apprendre d'eux la date de sa fondation. Nicétas le Paphlagonien par le fait qu'il inscrit cette fondation aux dernières années de la vie du saint, nous force à la mettre durant le dernier patriarcat. Auparavant, en effet, tandis que Photius occupait le trône œcu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid.
<sup>5</sup>) Edit. de Venise, p. 85. Cette note est reproduite dans le Recueil des Historiens des Croisades: Historiens grecs, t. II, p. 30.
<sup>6</sup>) Lib. IV, sect. XV, N° 42, edit. de Venise, p. 132.
<sup>6</sup>) 'H Κωνσταντινούπολις, t. II, p. 281.
<sup>6</sup>) Περί τοῦ ἀρχαίου Βρύαντος, νῦν Μάλτεπε, και τῶν πέριξ dans l' Ἀνατολικός αστήρ, t. XXX (1891), p. 65.

ménique, Ignace traqué de droite et de gauche et poursuivi comme un malfaiteur ne pouvait certainement pas entreprendre une oeuvre aussi importante. D'ailleurs, en assignant la construction du monastere Saint-Michel au règne de Basile, les Vitæ recentiorum imperatorum de Georges le moine<sup>1</sup>) et le Chronicon de Georges Hamartole<sup>2</sup>) nous transportent également sous le dernier patriarcat d'Ignace. Mais ce dernier patriarcat dura dix ans, du 23 novembre 867 au 23 octobre 877, et l'on voudrait avoir une date moins flottante. Syméon Magister s'offre à nous, heureux de satisfaire ce désir. A la sixième année de Basile il écrit ceci: τῷ ἕχτῷ ἔτει αὐτοῦ Ἰγνάτιος ὁ πατριάρχης τήν τοῦ Σατύρου ἐχχλησίαν εἰς ὄνομα τοῦ ἀργιστρατήγου τοῦ 'Ανατέλλοντος ἐποίησεν, είτα καὶ μονὴν ἀνδρῷαν εἰργάσατο <sup>s</sup>). Ainsi l'église Saint-Michel fut bâtie en 873. C'est par elle qu'Ignace inaugura son œuvre à Satyre; il ne construisit le couvent et n'appela des moines qu'un certain nombre de mois plus tard entre 873 et 877.

Ceux-là donc ont parfaitement tort qui présentent saint Ignace comme higoumène du monastêre de l'archauge dès 847. En 847, au moment de sa premierè élévation sur le trône patriarcal devenu vacant le 14 juin par la mort de saint Méthode<sup>4</sup>), Ignace présidait avec le titre d'higoumène aux destinées des trois couvents insulaires qu'il avait fondés dans l'archipel des Princes. Quant au monastère Saint-Michel, il ne pouvait le diriger dès cette époque, puisque le monastère Saint-Michel n'existait pas encore. L'erreur que je relève présentement se rencontre dans presque tous les ouvrages modernes. Mais ceux-ci, et c'est là ce qui les excuse, l'ont puisée directement dans les chroniqueurs byzantins, dans un des Continuateurs anonymes de Théophane qui nous présente Ignace, au jour de son élection patriarcale, comme le τής μονής ήγούμενον τοῦ Σατύρου,<sup>5</sup>) dans Georges Cedrenus pour lequel Ignace, avant de monter sur le siège œcuménique, était déjà τῆς μονῆς τοῦ Σατύρου καθηγεμών<sup>6</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Imperium Basilis macedonis, 7, Migne, F. G., t. CIX, col. 901.
<sup>9</sup>) Lib. V, Migne, P. G. t. CX, col. 1077.
<sup>9</sup>) Annales, Basilius Macedo 9, Migne, P. G, t. CIX, col. 752.
<sup>4</sup>) Methode mourut, non pas en 846, mais en 847. Cette date est désormais acquise et je m'étonne qu'un auteur récent comme M. S. Aristarchis Bey, Φωτίου πατριάρχου Κωνσταναγουπόλωως λόγοι και όμιλίαι, Constantinople, 1901, t. I, a de l'introduction, ne le soupçonne même pas.
Michael Theophili filius, 30 Migne, P. G., t. CIX, col. 208.
Historiarum compendium, Migne, P. G., t. CXXI, col. 1057.

Que l'auteur anonyme ait confondu, et Cedrenus après lui, cela ne me paraît point douteux.

Certains, pour justifier ces Byzantins, prétendent que le monastère Saint-Michel de Satyre existait avant saint Ignace et que sa prétendue fondation par ce dernier en 873 ne serait qu'une simple restauration. Pour le prouver, ils s'appuient sur ce fait que l'empereur Stavrakios mort le 11 janvier 812 fut enseveli, disent Georges Hamartole<sup>1</sup>) et Georges Cedrenus<sup>2</sup>) èv τη μονή τοῦ Σατύρου. De fait, que Stavrakios ait réellement recu la sépulture là et nous n'avons qu'à nous incliner. Mais le témoignage de Georges Hamartole et de Georges Cedrenus s'impose-t-il? On peut en douter. Théophane le chronographe, contemporain des événements, affirme que Stavrakios fut enseveli à Constantinople même, dans le monastère de son nom<sup>3</sup>), dans ces tà Staupaxiou dont le peuple fit plus tard tà Boaxã et les demi-savants tà Espairá. Cette affirmation du chronographe, confirmée par celle d'un continuateur de Constantin Porphyrogénète<sup>4</sup>) et par celle de Jean Zonaras<sup>5</sup>), cette affirmation ne peut que nous mettre en garde vis-à-vis de l'affirmation contraire. La sépulture de Stavrakios à Satyre n'est donc pas un fait historique si assuré qu'il puisse nous forcer à admettre l'existence d'un couvent en ce lieu avant 873. Dans tous les cas, ni Nicétas le Paphlagonien ni Syméon Magister ne parlent en faveur de cette existence. Le premier entend bien indiquer une fondation de toutes pièces et non une simple restauration. Quant au second, en disant que le monatère fut constitué postérieurement à la construction de l'église élevée en 873, il montre bien qu'Ignace ne se contenta pas de réorganiser une maison religieuse déjà existante. Deux autres chroniqueurs byzantins se prononcent en outre dans le même sens. C'est d'abord l'anonyme qui fait ensevelir Ignace èv tỹ  $\mu$ ovỹ xalou $\mu$ évy  $\Sigma$ aτύρου, ήν άρτι ἐκ βάθρων δειμάμενος ἔτυχεν<sup>6</sup>). C'es ensuite l'anonyme qui écrit à propos d'Ignace: την περιφανή μονήν του 'Ανατέλλοντος έκ βάθρων ανήγειρεν έν τη τοποθεσία τοῦ Σατύρου?).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Chronicon, IV, Migne, P. G., t. CX, col. 977.
<sup>9</sup>) Historiarum compendium, Migne, P. G. t. CXXI, col. 928.
<sup>9</sup>) Chronographia, ad annum 6304, éd. de Boor, t. I, p. 494.
<sup>4</sup>) De Ceremoniis lib. II, Migne, P. G., t. CXII, col. 1208.
<sup>5</sup>) Annales, XV, Migne, P. G., t. CXXXIV, col. 1864.
<sup>6</sup>) Leo Armenius, 10, Migne, P. G., t. CIX, col. 33.
<sup>7</sup>) Zövoutz χρονική dans C. Sathas, Bibliotheca Graeca medii aevi, t. VIII, t. cf. 181. p. 143; cf. p. 131.

Quelle était, le moment est venu de se le demander, quelle était la position de l'église Saint-Michel construite en 873 et du monastère y annexé? Nicétas le Paphlagonien a déjà donné un commencement de réponse à cette question : il nous a révélé que la dernière fondation d'Ignace fut faite en terre ferme sur la côte qui regarde les îles des princes. Et c'est bien là, en effet, que nous conduisent toutes les données topographiques relatives à Satvre.

Pour la position de cette localité sur le rivage de la Propontide nous pouvons citer les trois textes byzantins qui appellent Satyre un έμπόριον 1). Pour sa position sur cette partie de la côte bithynienne qui, du nord, regarde l'archipel nons pouvons apporter ici le double témoignage de Théophane<sup>2</sup>) et de Constantin Porphyrogénète <sup>8</sup>).

Théophane et Constantin Porphyrogénète, ainsi que je l'ai déjà montre par deux fois en étudiant la topographie de Rufinianes 4) et celle de Hiéria 5) nous ont laissé toute une liste de proasteia maritimes échelonnés à l'est de Chalcédoine, précisément dans les parages qui nous occupent en ce moment. Les proasteia maritimes en question sont, en allant de l'Ouest à l'Est, Hiéria, Rufinianes, Poléatikon, Satyre, Bryas et Kartalimèn. Or, sur cette demi-douzaine de localités il en est quatre, les deux premières et les deux dernières, qui sont parfaitement identifiées. Hiéria est le moderne Phéner-Bagtché, autrement dit Phanaraki. Rufinianes a son ancien emplacement occupé par Djadi-Bostan. Où Bryas était, là, ou du moins aux environs immédiats, se trouve aujourd'hui Maltépé. Kartalimèn survit encore, comme nom et surtout comme emplacement, dans ce que les Turcs appellent Kartal et les Grecs Khartalimi. D'où il suit que Poléatikon et Satyre, situés entre Rufinianes et Bryas, doivent être placés dans la géographie actuelle entre Djadi-Bostan et Maltépé.

A l'est de Djadi-Bostan le premier point qui convienne merveilleusement à l'assiette d'un proasteion et où des ruines

۶

<sup>&#</sup>x27;) Georges le moine. op. et loc. cit.; Georges Hamartole, op. et loc. cit.; Léon le Grammairien, Chronographia, Migne, P. G. t. CVIII, col. 1088. ') Chronographia, ad annum 6209, p. 897. Ce passage de Theophane se trouve

 <sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Provolographia, au annun 0205, p. 307. Ce passage de l'aconane se trouve reproduit par G. Cedronus, Historiarum compendium, Migne, P. G., t. CXXI, col. 865.
 <sup>(2)</sup> De Cerimoniis lib. 1, Migne, P. G., t. CXII, col. 937...
 <sup>(3)</sup> Dans la Byzantinische Zeitschrift, t. VIII (1899), p. 468 et 476.
 <sup>(4)</sup> Dans le Bulletin de l'Institut archéologique russe de Constantinople,

t. IV (1899), p. 16 et 17.

assez nombreuses attestent l'existence d'une localité byzantineassez importante, c'est Bostandjik, autrement dit Bostandji-Keupru: là, nous mettrons le Подеатико ou Подратико des auteurs byzantins. Cela fait, que reste-t-il pour Satyre? Simplement le petit espace de côte qui court de Bostandji-Keupru à Maltépé. Et juste, à mi-chamin entre ces deux villages, un peu au nord de la route, un gros tumulus quadrangulaire s'impose à l'attention du voyageur. Que ce tumulus soit artificiel et recouvre des ruines, cela frappe au premier regard. Que ces ruines appartiennent à un édifice chrétien, il suffit pour s'en convaincre de pénétrer au milieu du tumulus, dans les flancs d'une citerne immense, et de constater là, du côté de l'est, les substructions. fort bien conservées de la partie orientale d'une église. Que cette église fût celle d'un couvent, on ne saurait en douter lorsqu'on songe que le pont jeté sur un torrent voisin porte le nom fort significatif de Monastir-Tach-Keupru, c'est-à-dire Pont de pierres du monastère. Que l'ensemble remonte à l'époque byzantine, je n'en veux d'autre preuve que la forme caractéristique et les fioritures de cinq ou six lettres découvertes là, parmi les ruines, sur trois fragments insignifiants d'une même inscription. Comment résister à la tentation de fixer le Saint-Michel du patriarche dans un endroit si bien indiqué pour le recevoir?

Satyre, je dois l'ajouter sans retard, s'est déjà vu placéailleurs par divers topographes.

Du Cange, partant de ce fait que le couvent de Satyre était sous le vocable de l'archange, s'est oublié jusqu'à dire: Unde patet monasterium Satyri et monasterium sancti Michaelis èv Στενφ, seu in littore quod Propontiden respicit, idem unumque esse'). On ne peut rien imaginer de plus inexact. La côte qui portait Satyre, je veux dire la côte bithynienne à l'est de Chalcédoine, est absolument étrangère à la dénomination de Στενόν.

Hammer, à qui l'histoire turque doit infiniment plus que la topographie byzantine, s'est permis d'asseoir notre monastère zwischen Kartal und Maldépé<sup>2</sup>). Ce que j'ai dit tout-à-l'heure de l'ordre où Théophane le Chronographe et Constantin Porphyrogénète énumèrent les προάστεια maritimes de cette région, cela, dis-je, me semble établir que Satyre se trouvait plutôt. en-decà de Maltépé, à l'ouest du village et non pas à l'est.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Constantinopolis christiana, IV, XV, 42.

<sup>\*)</sup> Constantinopolis und der Bosporos, t. II, p. 357.

Dans son étude sur la banlieue asiatique de Constantinople, A. Paspati a voulu placer le couvent d'Ignace à Djadi-Bostan<sup>1</sup>) et M. X. Sideropoulos a prétendu confirmer cette opinion par un témoignage épigraphique 2). J'ai montré ailleurs 3) tout au long, comment Djadi-Bostan s'identifie avec Rufinianes, point du tout avec Satyre: je n'y reviens pas.

Comme il ne saurait être question dans ces lignes que detopographes, laissons de côté Augustin Marrast dont une phrase commence par ces deux ou trois monstruosités: A. Cartaliménos port sur la mer Noire, le monastère de Satyros 4) ... et passons à l'opinion de M. Eleuthérios Tapeinos. D'après M. E. Tapeinos, c'est le moderne Maltépé qui occuperait l'ancien emplacement de Satyre et c'est la chapelle τοῦ Σωτήρος sise dans ce village, qui rappellerait encore le couvent τοῦ Σατύρου<sup>5</sup>), A l'appui de cette assertion l'auteur n'apporte aucune preuve, mais sa manière de voir ne contredit point les données topographiques dont nous disposons. Elle les contredirait de front, si le village de Bryas-Maltépé n'avait jamais changé de place. Mais, comme le Maltépé d'aujourd'hui paraît bien avoir laissé assez à l'est l'emplacement du Maltépé d'il y a quelques siècles, rien ne défend de penserqu'il ait pu envahir l'assiette de Satyre. L'a-t-il réellement envahie? Encore une fois, il est imposible de trancher la question, et voilà pourquoi l'on peut hésiter sur l'identification du monastère ignatien. De nouveaux documents, à défaut d'un texte épigraphique, permettraient seuls de choisir à coup sur entre les ruines dont je parlais ci-dessus et le point que préfère M. E. Tapeinos.

Satyre, quelle que soit au juste sa position, n'a pas une histoire bien longue. En 717, son port offrit un refuge à une partie de la flotte sarrazine conduite contre Constantinople par Izid, refuge précaire qui ne put sauver les bâteaux ennemis des atteintes du feu grégeois<sup>6</sup>). Au siècle suivant, Satyre était un des proasteia bithyniens où le préfet de la capitale était

 <sup>&#</sup>x27;) Τά άνατολικά προάστεια τοῦ Βυζαντίου dans l' Ἑλληνικός φιλολογικός.
 Σύλλογος, t. XII, p. 47.
 ) Βυζαντιναί ἐπιγραφαί dans l' Ἀρχαιολογικόν παράρτημα τοῦ ΧΙΧ τόμου τοῦ.

Έλλ. Φίλ. Συλλ., p. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rufinianes, loc. cit.

<sup>bigatisses byzuntines, Paris, 1874, p. 18.
Op. cit. p. 65 et 75.
Nicéphore, 'Ιστορία σύντομος, éd. de Boor, p. 54; Théophane, Chrono-</sup>graphia, ad annum 6209, t. I, p. 897; G. Cedrenus, op. et loc. cit.

tenu d'aller au devant de l'empereur quand celui-ci revenait de quelque voyage dans les provinces asiatiques<sup>1</sup>).

Ce dernier passage donne à entendre que la cour possédait un pied-à-terre sur la plage de Satyre. Mais cette villa devait être fort peu importante. Ailleurs, en effet, Constantin Porphyrogénète mentionne les chateaux d'Hiéria et de Bryas sans mentionner celui de Satyre<sup>2</sup>).

Au monastère Saint-Michel, d'après nous, le patriarche Ignace vécut seulement son dernier sommeil. S'il fallait en croire M. E. Tapeinos<sup>3</sup>), l'illustre pontife en aurait été l'higoumène après avoir été renversé une seconde fois du trône œcuménique, μετὰ τὴν δευτέραν αὐτοῦ πατριαρχείαν. Mais depuis quand saint Ignace fut-il déposé deux fois? Réinstallé patriarche le 23 novembre 867, Ignace mourut patriarche le 23 octobre 877. L'histoire est là pour l'affirmer, et la petite synaxe des Ménées qui prétend le contraire est bien le dernier document que M. E. Tapeinos eut du consulter.

Au lendemain de sa mort, survenue à la date que je viens de dire, saint Ignace reçut les honneurs de la sépulture dans son couvent de l'archange. Ce fait semble établir que le monastère de terre ferme, bien que fondé en dernier lieu, l'emportait sur les trois maisons religieuses précédemment ouvertes par Ignace dans l'archipel des Princes. Saint-Michel conserva-t-il longtemps cette importance? Les auteurs byzantins ont oublié de nous renseigner sur ce point et nous ne pouvons que nous taire comme eux.

Nous pouvons cependant, grâce au Typicon dont Jean II Comnène dota le monastère constantinopolitain du Pantocrator, déclarer, que Satyre n'était plus, durante la seconde moitié du XII<sup>•</sup> siècle qu'une maison religieuse de<sup>\</sup> second ordre. Dans son acte de 1124, Jean II le signale comme un simple métokhion du Pantocrator. La maison de l'archange compte encore 18 moines, mais ces 18 moines n'ont plus et ne peuvent plus avoir un higoumène en propre: celui qui préside aux destinées du Pantocrator, celui-là seul a droit de leur commander et de se présenter comme l'higoumène de Satyre<sup>4</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Constantin Porphyrogénète, op. et loc. cit. <sup>1</sup>) De administrando imperio, 51, Migne, P. G., t. CXIII, col. 385.

<sup>)</sup> Op. cit. p. 66.

<sup>1)</sup> A. Dmtrievski, Typika, Kiev, p. 675 et 676.

Pourquoi, à propos du couvent ignatien, Skarlatos Byzantios<sup>1</sup>) et E. Tapeinos<sup>2</sup>) mentionnent-ils Michel Cérulaire et sa déposition? L'avant-dernier mois de 1059, quand Issac Comnènele fit empoigner par les rudes Varègues de sa garde, Michel Cérulaire se trouvait dans un sien monastère des saints anges pour v célébrer la solennité du 8 novembre. S'ensuit-il, malgré l'ordinaire confusion de patronage et de culte établie en Orient comme en Occident entre l'ensemble des milices célestes et leur chef saint Michel, s'ensuit-il que ce couvent des saints anges fût celui de Satvre? Assurément non. Le couvent de Cérulaire s'élevait dans la banlieue thrace, nullement dans la banlieue asiatique: ce qui le prouve c'est que, mené directement de son monastère au bateau qui devait le transporter en exil, le patriarche fut embarqué au port des Blakhernes<sup>8</sup>), dans le fond de la Corne d' Or. De plus, le couvent de Cérulaire s'élevait à l'ouest de Constantinople, nullement à l'est: Michel Attaliate le déclare en toutes lettres<sup>4</sup>) et son dire est en trop parfait accord avec la donnée de l'embarquement aux Blakhernes pour qu'il y ait lieu de douter.

Du Cange, dans ses notes à l'Alexiade<sup>5</sup>) et sa Constantinopolis christiana <sup>•</sup>), a cru pouvoir prendre pour Satyre le monastère τοῦ Πατριάρχου où Anne Comnène fait camper un des chefs croisés, le comte Raoul 7). Par malheur, ainsi qu'il résulte du contexte, le camp de Raoul se trouvait en terre d'Europe. Le comte et les 15000 soldats de son armée étaient. arrivés par le haut de la presqu'île illyrique et c'est en arrivant à Constantinople qu'ils s'établirent près du couvent du Patriarche et le long de la rive thrace du Bosphore jusqu'à Sosthène. La position de Satyre trois heures à l'est du Bosphore en terre d'Asie ne permet pas de maintenir un seul instant l'identification proposée par Du Cange. On s'étonne que Skarlatos Byzantios<sup>8</sup>) et M. E. Tapeinos<sup>9</sup>), deux auteurs vivant sur les lieux, soient encore allés invoquer ce texte de l'Alexiade

) Op. et loc. cit.

<sup>&#</sup>x27;) Op. cit. t. II, p. 282.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Op. et toe. ett.
<sup>5</sup>) Jean Skylitzès, Historia, Migne, P. G., t. CXXII, col. 872.
<sup>6</sup>) Historia, édit. de Bonn, p. 63.
<sup>6</sup>) Edit. de Venise, p. 85.
<sup>6</sup>) Lib. IV, sect. XV, N<sup>•</sup> 42, édit. de Venise, p. 132.
<sup>7</sup>) Alexiade, lib. X, édit. de Venise, p. 236.
<sup>8</sup>) Op. eit., t. II, p. 281.
<sup>9</sup>) Op. eit. p. 45.

<sup>&</sup>quot;) Op. cit., p. 65.

à propos du monastère ignatien. Par le premier de ces deux topographes, il est vrai, le texte en question n'en est pas moins appliqué, et ici avec raison, au monastère dit du Patriarche qu'il s'élevait dans la banlieue européenne<sup>1</sup>). Mais pourquoi se contredire ainsi à quelques pages de distance?

Comme on le voit, n'était le passage du Typicon du Pantocrator, l'histoire du Saint-Michel du patriarche Ignace s'arrêterait pour nous à la mort de son fondateur. Les deux autres mentions postérieures que l'on a cru en trouver dans les auteurs byzantins regardent l'une et l'autre deux couvents qui n'ont rien de commun avec lui. Cela étant, force nous est d'avouer notre ignorance à son endroit et d'attendre la mise au jour de nouveaux documents pour en parler plus au long.

# III. La vie monastique à Pita et à Oxia.

Nous en avons fini avec les quatre couvents fondés par saint Ignace de Constantinople. Comme les trois premiers de ces monastères nous ont retenus assez longtemps sur trois écueils de l'archipel des Princes et que nous avons à cœur de ne pas faire de jaloux parmi les îlots secondaires de cet archipel, il nous faut quitter encore une fois la terre ferme et voguer loin de Satvre pour rendre visite à Pita et à Oxia.

# A. Pita

Pita, au nord-est d'Antigoni, tire son nom on ne sait d'où. Des gens sans poésie lui trouvent la forme d'une tourte et l'écrivent IImrz. D'autres, moins terre à terre, disent qu'elle portait autrefois beaucoup de *pins* et l'apparentent à  $\pi(\tau \upsilon \varsigma)$ . Vraie ou non, cette dernière étymologie ne saurait suffire à nous la faire identifier, comme le veulent T. de Hammer<sup>2</sup>) et P. Tchihatchef<sup>3</sup>), avec la Ilituúôns d'Artémidore et la Pitiodes de Pline De fait, Pita est vraiment trop petite pour que ces deux auteurs aient entendu parler d'elle au détriment de l'une ou l'autre de ses grandes soeurs, les quatres principales îles de l'archipel.

Ignorant l'ancien nom de l'ilot, nous ne pouvons connaître son histoire. Ou plutôt, sans doute, notre îlot n'a point d'histoire. Le seul fait que Hammer 4) prétend porter à son compte ne

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Op. cit., t. II, p. 102.
<sup>2</sup>) Op. cit., t. II, p. 359.
<sup>3</sup>) Le Bosphore et Constantinople, p. 68.
<sup>4</sup>) Op. ci<sup>t</sup>., t. II, p. 371.

lui appartient point. En 477, raconte Georges Cedrenus 1), l'empereur Zénon vainquit Basilisque et se mit à tirer vengeance de tous ceux qui avaient soutenu cet usurpateur: pour sa part, accusé de compter parmi les partisans de Basilisque, Pierre le Foulon fut exilé els Ilituoús. Ce lieu d'exil se confond-il avec notre écueil? Tout le monde jusqu'ici y a toujours vu Pityonte, la place bien connue de Lazique, et je ne crois pas que l'opinion contraire de Hammer doive prévaloir<sup>2</sup>).

Ainsi Pita nous dérobe tout son passé. A émettre une opinion sur le nom quelle pouvait porter aux temps byzantins, je penserais plutôt, mais sans rien affirmer, à ce mot Megovnocov qui figure dans le chrysobulle trois fois mentionné de Manuel I<sup>er</sup> Comnène. La position de Pita à l'entrée du détroit qui sépare Antigoni de Khalki en fait vraiment l'ilot du milieu. C'est aussi l'îlot du milieu, si on la compare aux quatre grandes îles, puisqu'il en a deux à droite et deux à gauche. C'est encore l'ilot du milieu par rapport à tout l'archipel, puisque Khalki, Prinkipo, Andérovitos et Niandro l'avoisinent à l'est à peu près dans le même ordre que Antigoni, Proti, Plati et Oxia à l'ouest. - Malgré tout, cependant, cette identification de Mesovyjstov avec Pita n'est qu'une simple conjecture.

Au cas où elle serait juste, nous pourrions dire que des moines habitaient notre îlot au mois de mars 1158. Donnée historique bien insignifiante en soi, mais précieuse du moment qu'il s'agit d'un point dont nous ne savons absolument rien autre chose.

# B. Oxia.

De Constantinople et de Chalcédoine, de partout où l'on a vue sur le nord de la Propontide, Oxia, l'île abrupte et pointue, s'impose au regard. C'est la plus occidentale du groupe. Son nom, en grec 'Ofeia, est aujourd'hui, comme sa forme, tel qu'il était autrefois. Aucun doute par consequent sur son identification.

Oxia est souvent mentionnée par les chroniqueurs et presque toujours à l'occasion de proscrits ou de moines. Mais ces mentions, il faut les chercher dans le texte original, et en y regardant de près, car parfois les éditeurs occidentaux ont pris

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Historiarum compendium, Migne, P. G., t. CXXI, col. 672. <sup>2</sup>) Pityonte, tout le monde le sait, était un lieu de relégation ordinaire: saint Jean Chrysostome, par exemple, était en route pour s'y rendre lorsqu'il mourut à Comane.

le mot 'Ofeia, nom propre, pour un simple adjectif et l'ont traité en conséquence. Ainsi, par exemple, en a agi le bollandiste Daniel Papebroch: sous sa plume, notre pauvre 'Ofeta vñoog est devenue une abrupta insula quelconque 1).

Le passage qui a donné lieu à cette version tout ensemble si fidèle et si inexacte est de saint Théodore Studite<sup>2</sup>). Là, le grand higoumène nous apprend que son oncle saint Platon fut interné à Oxia de janvier 809 à 811. Etait-ce dans une cellule de monastère? Etait-ce dans un vulgaire cachot? Le studite ne nous en dit rien, mais je croirais volontiers que l'ilot ne portait pas encore alors de maison religieuse.

Après saint Platon, les deux premiers personnages que nous trouvions à Oxia sont des prisonniers politiques très redoutables, de ces prisonniers auxquels une geôle taillée dans le roc vif convenait mieux qu'une chambrette de cénobite. Est prisonnier politique à Oxia en 1027 et 1028, ce Basile Scléros dont j'ai signalé le duel, l'incarcération et la perte des yeux à propos de l'île Plati qui fut le lieu d'exil de Prusian le Bulgare son rival. Est prisonnier politique à Oxia en 1078 ce Nicéphore, surnommé Nicéphoritzès, qui avait gouverné l'empire sous Michel Parapinace et que les eunuques de Botoniate envoyèrent tuer sur son écueil, έν τη νήσφ Πρώτη, dit Jean Skylitzés<sup>3</sup>) mais τη Όξεία καλουμένη νήσω, écrit Nicéphore Bryenne<sup>4</sup>).

Dès cette fin du XI<sup>e</sup> siècle la vie religieuse commence à poindre sur l'ilot pointu. Le patriarche Jean d'Antioche est un ascète d'Oxia. Un discours de lui sur le charisticariat est signé: Τοῦ άγιοτάτου καὶ μακαριωτάτου πατριάργου Άντιογείας κυροῦ Ίωάννου, τοῦ ἐν τῆ Ἐζεία νήσω ἀσκήσαντος<sup>5</sup>). Quelques pages ascétiques de lui encore inédites se terminent par ces mots: Τέλος τῆς βίδλου τοῦ μακαριωτάτου πατριάρχου 'Αντιοχείας κυροῦ 'Ιωάννου, τοῦ ἐν τη 'Όξεία<sup>6</sup>). Jean d'Antioche n'est pas que l'auteur de ces deux écrits. De lui, récemment, le P. Alexandre

<sup>&#</sup>x27;) Acta Sanctorum aprilis t. I, p. 372. Cf. G. Pien, Acta Sanctorum julii t. III, p. 381.

III, p. 581.
 <sup>9</sup>) Laudatio S. Platonis, 89, Migne, P. G. t. XCIX, col. 841.
 <sup>9</sup>) Historia, Migne, P. G. t. CXXII, col. 476.
 <sup>9</sup>) Historiarum lib. III, 26, Migne, P. G. t. CXXVII. col. 173. G. Zonaras, Annales XVIII, 19. Migne, P. G. t. CXXXII, col. 292, reste neutre et désigne une des îles des Princes sans indiquer laquelle.

<sup>\*)</sup> J. B. Cotelier, Ecclesiæ Græcæ monumenta, t. I, p. 159, Migne, P. G. t. CXXXII, col. 1118. ) P. Lambeoius, Bibliotheca Cæsarea Vindobonensis, t. V, col. 222.

de Lavra a publié un discours είς τον βασιλέα κύριον Άλέξιον τόν Κομνηνόν sur l'affaire des biens sacrés qui agita l'Egise de Constantinople sous le règne de ce prince<sup>1</sup>) et une  $\Sigma_{0}$ ποός τούς βασιλείς relative au même sujet<sup>2</sup>). Cotelier<sup>3</sup>) lui attribue en outre les Excerpta Johannis Antiocheni contra Latinos d'un manuscrit de Vienne<sup>4</sup>) ainsi que le passage Juhannis Antiocheni episcopi ad Iheodurum episcopum Ephesinum qu'Allatius cite à propos du baptême et de la communion des enfants<sup>5</sup>). Cette attribution, au moins en ce qui regarde le dernier écrit, est d'autant plus vraisemblable que le siège d'Ephèse posséda réellement un titulaire du nom de Théodore à cette époque<sup>6</sup>).

Quand je dis: à cette époque, j'entends le dernier quart du XI<sup>e</sup> siècle. Cotelier<sup>7</sup>), suivi encore de nos jours par M. A. Ferradou<sup>8</sup>) préférait faire vivre notre prélat vers 1150. Voyant, d'une part, que l'auteur du discours sur le charisticariat plaçait lui-même 400 ans, τετραχοσίων ήδη χρόνων παρψχηχότων, entre l'iconoclasme et son temps<sup>9</sup>), il trouvait ce Jean trop récent pour être identifié avec celui qui occupait le siège d'Antioche au moment de la prise de cette ville par les Croisés en 1098<sup>10</sup>). Voyant, d'autre part, que Théodore Balsamon, lui-même patriarche d'Antioche en 1193, parlait de l'auteur du discours sur le charisticariat, τοῦ πατριάρχου ἐκείνου ἀΑντιοχείας κυροῦ Ἰωάννου<sup>11</sup>), en termes qu'il n'aurait certainement pas employés visà-vis de son prédécesseur immédiat, il jugeait bon de le fixer une quarantaine d'années auparavant. Excellent calcul, mais qui prenait trop à la lettre la mention des quatre siècles écoulés depuis l'iconoclasme. Avec les seules allusions historiques du discours sur le charisticariat, C. Oudin<sup>12</sup>) et M. F. Chalandon<sup>13</sup>)

Rome, 1633, p. 215. <sup>4</sup>) Mgr. Anthime d'Amasia n'inscrit point ce Théodore dans son catalogue épiscopal d'Ephèse, Νεολόγος Ne 6190, 2/14 mars 1890; mais on le trouve dans Le Quien, Oriens christianus, t. I, col. 686.

<sup>•</sup>) Op. cit., col. 747. <sup>•</sup>) Des biens des monastères à Byzance, p. 236.

<sup>(1)</sup> Des oiens des monasteres a Dyzance, p. 200.
<sup>(2)</sup> Cotelier, op. cit., p. 169.
<sup>(3)</sup> Guillaume de Tyr, Historia, VI, 23; Albert d'Aix Historia V, 1; Recueil des Historiens des Croisades: Historiens occidentaux, t. 1, p. 274; t. IV, p. 433.
<sup>(1)</sup> Concile VII canon 13, Migne, P. G., t. CXXXVII, col. 957.
<sup>(3)</sup> De scriptoribus ecclesiasticis, t. II, p. 842.
<sup>(3)</sup> Essai sur la règne d'Alexis Ier Commène, Paris, 1900, p. XXIX.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Έχχλησιαστική 'Αλήθιεα, t. XX (1900) p. 354-358 et 362-363.
<sup>2</sup>) *Ibid.*, p. 364-365.
<sup>3</sup>) Op. cit., t. I, col. 747 et 748.
<sup>4</sup>) P. Lambeeins, Op. cit., t. IV, col. 339.

<sup>\*)</sup> De ætate et interstitiis in collatione ordinum etiam apud Græcos servandis,

n'ont pas eu de peine à établire que Jean d'Oxia était bien lecontemporain d'Alexis I<sup>er</sup> Comnène. Depuis, ainsi que l'a fait remarquer le P. L. Petit<sup>1</sup>), les deux nouveaux écrits extraits du codex athonite ont pleinement confirmé leur manière de voir. Le lóyog est adressé a l'empereur Alexis en personne et les. allusions aux événements du règne y sont de toute clarté. Quant à la Συμβουλή ou du moins à une petite pièce qui l'accompagne, elle porte la date de l'an du monde 6590, correspondant au 1<sup>er</sup> septembre 1081 — 31 août 1082<sup>2</sup>).

De Jean d'Antioche simplement présenté comme ascète de l'ile Oxia, on ne saurait dire s'il fut higoumène, ou moine. ou solitaire. Mais peu d'années plus tard, la vie cénobitique régne en maîtresse incontestée sur l'ilot pointu. Si Michel II. Kourkouas, patriarche œcuménique de 1143 à 1146, porte le surnom d'Oxitès, c'est qu'il a passé par le monastère d'Oxia. Auf der Insel Oxeia war der Patriarch Michael Oxyta geboren, a écrit Hammer<sup>3</sup>); mais c'est là une grosse erreur que tous les documents réfutent. Pour Michel Oxia est non pas le lieu de sa naissance, mais le lieu de sa profession religieuse. Michel appartient au cloître insulaire d'Oxia.

Ici, Du Cange nous arrête. Placé devant les deux textes où Jean Cinname 4) et Nicétas Khoniatès 5) racontent l'élection du patriarche Michel, Du Cange a prétendu que le surnom d'Oxytes lui venait, non pas d'une île, mais d'une montagne. Un δρος τής 'Oξείας est connu, en effet, dans les environs de Chalcédoine pour avoir servi de retraite à saint Auxence de 442 à 451 ou 452, un opos qu'il faut très probablement identifier avec le Kara-Bach-Baïr moderne. Mais est-ce bien vraiment de cette colline que Jean Cinname et Nicétas Khoniatès entendent parler lorsqu'ils présentent Michel Kourkouas comme l'higoumène d'Oxia? Certainement non. Ils entendent l'un et l'autre désigner l'île.

Pour établir ce point je n'invoquerai point Néophyte d'Arta. qui nous montre Michel έν τη νήσω τη Όξεία<sup>6</sup>), car Néophyte

<sup>1</sup>) Echos d'Orient, t. IV (1901) p. 315.

\*) Ainsi croulent les lates, suspectes à force de précision, fournies par le patriarche Konstantios dans son fispl two ev 'Avnoysia natpiapysuoavrow. Pour lui, Jean d'Oxia, élu au siége d'Antioche en 1155, serait mort en 1159, après quatre années de pontificat! Zuyypagal élácorovec, Constantinople, 1866, p. 132.

<sup>(1)</sup> Op. cit., t. II, p. 370.
<sup>(2)</sup> Historiarum lib. II, Migne, P. G. CXXXIII, col. 848.
<sup>(3)</sup> De Manuele Comneno, I, 2, Migne, P. G. t. CXXXIX, col. 881.
<sup>(3)</sup> Xρονκόν σύντομον dans la Πατμακή Βιδλιοθήκη de J. Sakkelion, Athènes, 1890, p. 305.

est vraiment trop tardif. Je n'invoquerai même pas l'Anonyme du XIII<sup>e</sup> siècle qui nous dit comment en 1143 le choix de tous alla πρός τόν άπό τῆς Ἐζείας ... μονῆς μοναχόν Μιχαήλ ) et nous montre en 1146 τον Όξείτην παραιτησάμενον καν τη νήσω <sup>3</sup>Οξεία άποφοιτήσαντα<sup>2</sup>). Je n'invoquerai par non plus les vers d'Ephrem le Chronographe:

> Μονής προεστώς εὐαγοῦς τής Ἐζείας Οστις έχων λέλοιπε ιεραρχίαν, Πρός νησίδα δὲ καὶ μονήν τῆς Ἐξείας <sup>2</sup>Επαναδραμών . . 8)

Pour établir qu'il s'agit bien de l'île et non de la colline, je citerai simplement les deux historiens invoqués par Du Cange, je veux dire Jean Cinname en personne, Nicétas Khoniatès en personne. Cinname dit expressément que Michel gouvernait un couvent insulaire: τοῦ κατὰ τὴν νῆσον, ἢν Ἐζεταν ἐκ τῆς θέσεως καλοῦσιν, ήρχε φροντιστηρίου 4) Et Nicétas, narrant la chute du patriarche, déclare que le prélat s'en retourna πρòς την νήσον την Όξειαν ... καθ' ην τον άσκευον βίον και απέριττον έκ παιδός ἐπανήρητο<sup>5</sup>). On ne peut désirer témoignage plus clair.

En 1143, quand Michel Kourkouas démissionna du siège cecuménique, son monastère oxien avait un certain Grégoire comme supérieur. C'est ce que nous apprend une lettre de Théodore Prodrome, intitulée: πρός Γρηγόριον μοναχόν και καθηγούμενον της έπι Όξεία νήσω σεδασμίας μονής τῶν Βουλγάρων, Έτε ήλθε πρός τὸ νησίον ὁ ἁγιώτατος ήμῶν δεσπότης ἀπὸ τοῦ πατριαρχείου ἀρρωστήσας και παραιτησάμενος . Ce Grégoire, correspondant de Théodore Prodrome, est le même que celui dont nn codex de Vienne conserve deux lettres annoncécs en ces termes, la première: Γρηγορίου μοναχοῦ καὶ καθηγουμένου τῆς ἐν τῆ Ἐξεία νήσψ σεδασμίας μονῆς, τοῦ Βουλγαρίου, ἐπιστολή τῷ Καίσαρι, la seconde: Τοῦ ἀυτοῦ πρὸς τὴν Πορφυρογέννητον χυρίαν Θεοδώραν ἐπὶ τῷ θανάτω τοῦ Πανυπερπρωτοσεβαστοϋπερτάτου Δεσπότου τοῦ Ἀνεμοῦς η).

1) Άνωνόμου σύνοψις χρονική dans la Bibliothece graeca medii acvi de .K. Sathas, t. VII, p. 218. <sup>9</sup>) P. 281.

<sup>8</sup>) Caesares, vers 10136-10139, Migne, P. G., t. CXLIII, col. 369.

•) Op. et lcc. cit.

- <sup>9</sup> Op. cit., II, 3, col. 413.
  <sup>9</sup> Migne, P. G., t. CXXXIII, col. 1289.
  <sup>9</sup> P. Lambooius, Bibliotheca Caesarea Vindobonensis, t. v. Vienne, 1778, p. 479.

Si j'ai donné ces longs intitulés en grec, c'est que, en dehors de leur intérêt historique général, toute une petite discussion s'y rattache relative au nom du monastère oxien. Le monastère oxien, dit M. M. Gédéon 1), s'appelait μονή τῶν Βουλγάρων. Rien de plus vrai si l'on s'en tient au libellé de la lettre de Théodore Prodrome, tel qu'il se lit imprimé. Mais le passage du manuscrit viennois que je viens de citer donne à réfléchir. A le lire comme Lambecius, à y conserver la virgule placée entre μονής et τοῦ Βουλγαρίου, il semblerait plus naturel d'appliquer ces deux derniers mots à l'higoumène Grégoire. Oui, si je ne me trompe, ces deux mots constitueraient plutôt le surmon de Grégoire que le nom de son monastère. La place qu'il occupent dans la phrase ne contredit point cette interprétation: rien n'est plus conforme à l'usage byzantin, en effet, que d'intercaler tous les titres d'un personnage entre son nom et son surnom. Les deux mots ainsi entendus, notre monastère resterait anonyme, mais son supérieur de 1146 y gagnerait d'être plus complètement connu. Il faudrait un peu retoucher των Βουλyápwy, un peu aussi Boudyaplou, et l'on aurait devant soi quelque chose comme un Grégoire Boulgaris, un Grégoire le Bulgare.

Quoi qu'il en soit de ce point, Grégoire n'eut probablement pas à se démettre de l'higouménat pour le céder à Michel Kourkouas lorsque celui-ci descendit du trône œcuménique et retourna dans son ile. Du moins, l'ex-patriarche ne paraît pas v avoir beaucoup recherché les honneurs. Dès son retour au couvent, racontent les auteurs 2), on le vit se coucher à la porte de l'église et tous les moines furent, bon gré mal gré, réduits à lui passer sur le corps.

Une douzaine d'années plus tard, en 1158, le chrysobulle de Manuel 1er nous atteste, lui aussi, l'existence du couvent sur l'ile Oxia. Là, rivés au rocher stérile et nu, les moines devaient être loin de trouver sur place de quoi subsister. D'où la necessité pour eux d'avoir une procure dans la grande cité pourvoyeuse, je veux dire à Constantinople. On connaît comme leur ayant appartenu au XIII<sup>e</sup> siècle le petit immeuble dont

<sup>&#</sup>x27;) Τυπικόν της έπι τοῦ βουνοῦ τοῦ Αὐξεντίου σεδασμίας μονης Μιχαήλ τοῦ

Άρχαγγέλου, Constantinople. 1895, p. 75. **Nicétas Khoniatès**, op. cit., II, 3, col. 413; **Ephrem**, op. cit., vcrs 10189-10143, col. 369; Άνωνύμου σύνοψις χρονιχή, loc. cit.

Georges Pachymère parle quelque part en ces termes: tò èv τη Βαρβάρα κελλύδριον τοῦ θαυματουργοῦ Νικολάου, δ δη καὶ συνίστατο τότε πρός τη θαλάσση και ώς μετόχιον τη Όξεία ήρμόζετο1).

L'historien mentionne ce modeste metokhion à propos de la seconde chute d'Arsène Autorianos qui fut patriache œcuménique d'abord à Nicée de 1254 à 1260, puis à Constantinople de 1261 à 1267. Arsène, dit Pachymère, passa dans le métokhion susdit le jour qui précéda son départ pour l'exil de Proconnèse. Et il ajoute à cette occasion que le patriarche s'était initié à la vie religieuse daus le couvent d'Oxia: τὸ βάπο έκεινος έν τη Όξεία πρώτως ύπέδυ τον μοναχόν μεταμφιεννύμενος 2).

Contre ce renseignement Ephrem le Chronographe proteste. Ses vers sur Autorianos sont ainsi conçus:

> Σειράν γένους έλχων μέν έχ Βυζαντίου, Κομήν δε παρείς έν μοναίς της Νιπαίας Και τηδε δειχθείς και μονής επιστάτης Είθ' ήσυχάζων και Θεῷ προσανέχων Έν 'Απολλωνιάδος άσκητηρίοις<sup>3</sup>)

Sans parler de son higouménat à Nicée, c'est bien dans le lac d'Apollonias que les autres auteurs byzantins rencontrent Arsène au moment de son élection. D'après eux, il menait la vie solitaire dans un des îlots du lac:  $\delta v \tau \tilde{\eta} \tau \tilde{\eta} \varsigma$  'Aπolloνιάδος λίμνη, dit Georges l'Acropolite<sup>4</sup>) ἐν ᾿Απολλωνιάδι τῆ λίμνη, répète Nicéphore Calliste<sup>5</sup>); περί ἕν τι τῶν ἀσχητηρίων ὅ κατὰ τούς τῆς ᾿Απολλωνιάδος ἴδρυται χώρους, écrit Nicéphore Grégoras<sup>6</sup>).

Qui a raison de Georges Pachymère ou d'Ephrem? Pour répondre il convient de consulter la Σύνοψις χρονική de Sathas. L'auteur de cette chronique est un contemporain, un ami, un commensal d'Arsène Autorianos; ses renseignements sur la question qui nous occupe ne sauraient être révoqués en doute. Or, ses renseignements, les voici<sup>7</sup>). Fils d'Alexis Autorianos, né à

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De Michaele Jalæologo, JV, 8, Migne, P. G., t. CXLIII, col. 717 et 718. ) Ibid.

<sup>a) Op. cit., vers 10275-10279. col. 376.
b) Annales, 53, Migne, P. G., t. CXL, 1124.
catalogue patriarcal dans Banduri, Imperii orientalis pars III, édit. de</sup> Venise, p. 170. ) Byzantinæ annalcs, III, 2, Migne, P. G., t. CXLVIII, col. 181. ) Bibliotheca græca medii aevi, t. VII, p. 511.

Byzance et baptisé sous le nom de Georges, le futur patriarcheœcuménique de 1255 devint moine à Oxia sous le nom de Gennade: μοναχός αποχαρείς... τῆς ἐν τῆ Όξεία μονῆς, Γεννάδιος μετωνόμασται. Plus tard, changeant une seconde fois, Gennade se fit appeler Arsène en sonvenir de son père qui avait pris ce nom en prenant l'habit religieux avant de mourir. En 1254 Autorianos était supérieur de son monastère, triz Ozelaz ήγούμενος. Adjoint cette année-là à l'ambassade envoyée au pape par Jean Vatatzès, il accompagna Georges de Cyzique et Andronic de Sardes jusqu'à Rome et plaida comme eux la cause de son Eglise et de sa patrie auprès d'Innocent IV. De retour en Orient, Arsène ne voulut plus reprendre les soucis de l'higouménat. Pour ne plus commander à Oxia, The Ozelas motoτασθαι, — την τής Όξείας ἐπικρατεῖν, il résolut de mener la vie solitaire èv τη της Άπολλωνιάδος λίμνη. C'est là, èv τινι τῶν κατὰ τὴν Ἀπολλωνιάδα λίμνην νησιδίων, que Théodore II Lascaris, successeur de Jean Vatatzès, vint le prendre tout à la fin de 1254 pour l'élever au patriarcat.

Après les détails qui précèdent personne plus ne doutera que le patriarche Arsène Autorianos ne soit un Oxien. Ephrem s'est donc trompé à son endroit. Erreur d'un seul mot, d'ailleurs, et qui disparaîtrait si l'on pouvait lire tel de ses vers:

•

Κομήν δὲ καρεῖς ἐν μοναῖς τῆς Ἐξείας.

Que notre patriarche fût Oxien voilà qui est prouvé, mais encore de quelle Oxia s'agit-il? Du Cange, commentant le passage de Pachymère cité tout à l'heure, l'a compris du mont Oxia de saint Auxence. A-t-il eu raison? Je ne crains pas de répondre par la négative. Nous savons par l'histoire de Jean d'Antioche et de Michel Kourkouas ainsi que par le chrysobulle de Manuel I<sup>or</sup> Comnène que l'*ile* Oxia possédait une maison religieuse importante. Nous ne pouvons, au contraire, citer le moindre texte qui parle d'une maison religieuse au *mont* Oxia, pas le moindre texte même qui désigne clairement cette colline connue par les seules biographies de saint Auxence. Comment, dans ces conditions, lorsqu'on nous parle d'un monastère oxien, le placerions-nous sur le mont et non dans l'ile?

Relevons une erreur de Muralt et nous aurons épuisé les rapports d'Arsène Autorianos avec notre îlot. Muralt nous montre Arsène à Oxia après son deuxième patriarcat<sup>1</sup>). La présence

<sup>&#</sup>x27;) Essai de chronographie byzantine 1057-1453, p. 414.

de ce mot Oxia sous la plume de l'auteur est le fait d'une pure distraction. Comme il est aise de s'en convaincre en recourant à la source indiquée, c'est-à-dire à Georges Pachymère. Oxia est à remplacer ici par Proconnèse<sup>1</sup>).

On ignore si le couvent oxien survécut longtemps aux. événements que nous venons de rappeler. L'Anonyme de Sathas, qui écrivait dès la fin du XIIIº siècle, y annonce, il est vrai, la profession d'Arsène Autorianos en termes qui pourraient bien indíquer une ruine rapide. Μοναχός άποχαρείς έτι σωζομένης τής ἐν τη Όξεία μονής, dit il?). Malheureusement le sens de ces deux mots Er ow jouévng prête à discussion. Faut-il traduire: qui existait encore? ou bien: qui existe encore? Dans le premier cas, nous aurions la preuve que le monastère oxien disparut avant la fin du XIII<sup>e</sup> siècle. Dans le second, nous aurions la certitude qu'il continuait à prospérer au moment où l'auteur anonyme tenait la plume.

Pour ce qui est du petit métokhion Saint-Nicolas, Georges Pachymère nous permet d'être plus affirmatif. Il écrit à son sujet: δ δη και συνίστατο τότε πρός τη θαλάσση και ώς μετόχιον τη Όξεία ήρμόζετο, et ces deux verbes à l'imparfait avec l'adverbe tóte montrent bien que l'existence du métokhion, en ce premier quart du XIV<sup>e</sup> siècle où écrit l'historien, est chose d'un passé désormais disparu.

Voilà bien longtemps que nous parlons du couvent oxien et son patron nous est encore inconnu. Peut-être les Ménées vont-ils nous éclairer sur ce point. D'après les Ménées, on célébrait, le 13 janvier, la fête des saints martyrs Hermyle et Stratonice έν τῷ εὐκτηρίψ οἴκψ τοῦ ἀρχαγγέλου Μιχαήλ τῷ ὄντι ἐντη 'Oξεία<sup>8</sup>). D'après eux encore, on célébrait, le 19 janvier, une synaxe des saints Lucien, Paula et autres martyrs ev to οίκφ Άναστασίου πατριάρχου έν τη Όξεία 4). D'après eux enfin, on célébrait, le 3 juin, la mémoire des saints Lucilien; Paula et autres martyrs έν τῷ άγιωτάτψ αὐτῶν μαρτυρείψ τῷ ὄντι πλησίον τοῦ ἀρχαγγέλου Μιχαήλ ἐν τῆ Ἐζεία 5). Reste à fixer qu'il s'agit dans ces trois textes d'une seule et même Oxia.

ľ

87

Op. cit. IV, 8 et 16, col. 717 et 783—786.
 Op. et loc. cit.
 M. Gédéon, Βυζανπνόν ἑορτολόγιον, p. 58.
 Ibid., p. 60.
 Ibid., p. 111.

Le 19 janvier, au lieu de Lucien l'immense majorité des Ménées porte, comme au 3 juin, Lucilien. C'est assez dire, les autres personnages correspondant, que le groupe fêté le 19 janvier ne fait qu'un avec le groupe inscrit au 3 juin. D'où il suit que l'olxoç du patriarche Anastase èv  $\tau \tilde{\eta}$  'Oξείq, sanctuaire désigné pour le 19 janvier, et le μαρτυρείον voisin de l'église Saint-Michel-archange èv  $\tau \tilde{\eta}$  'Oξείq, sanctuaire désigné pour le 3 juin, ne doivent présenter aucune différence, ou plutôt ne doivent présenter entre eux d'autre différence que celle existante entre le tout et la partie. D'autre part, l'église de l'archange èv  $\tau \tilde{\eta}$  'Oξείq du 13 janvier et l'église de l'archange èv  $\tau \tilde{\eta}$ 'Oξείq du 3 juin ne sauraient être deux constructions distinctes. D'où il résulte que l'Oxia des trois citations ci-dessus est bien un seul et même point.

Du Cange, dans ses notes aux deux passages de Jean Cinname et de Nicétas Khoniatès relatifs à Michel II Kourkouas. a cru devoir appliquer ces trois citations au mont Oxia, premier séjour de saint Auxence. Les topographes grecs de nos jours ne sont pas encore fixés. M. M. Gédéon distingue: il place le sanctuaire Saint-Michel dans l'île; quant à l'oïxoç du patriarche Anastase, il se demande si l'on ne doit pas le transporter sur la colline, bien qu'il finisse pourtant par préférer l'ile 1). M. J. Miliopoulos distingue aussi: il donne Saint-Michel à l'ilot; mais la constuction d'Anastase, il la réserve pour la colline et, toujours identificateur sans preuves, la fixe à de certaines ruines sur l'Aëtos-Dagh 2). Eh bien! non, il n'y a pas à distinguer. Si, comme je viens de le montrer, l'Oxia des Ménées est toujours un seul et même point, qu'il s'agisse du sanctuaire Saint-Michel ou qu'il s'agisse de la construction du patriarche Anastase, sanctuaire michaëlien et fondation patriarcale doivent tous deux rester unis au même lieu, et ce lieu unique c'est l'île Oxia. Pourquoi? Toujours pour la même raison. Parce que nul texte byzantin, en dehors des biographies de saint Auxence, ne mentionne le mont Oxia, tandis que force textes byzantins, en dehors des textes déjà signalés, mentionne l'île Oxia.

Ainsi l'établissement insulaire d'Anastase avait une petite chapelle dédiée aux saints martyrs Lucilien, Paula, et compag-

<sup>&#</sup>x27;) Tunixóv . . ., p. 75 et. 76.

<sup>)</sup> Bouvo; Adferticu dans la Byzantinische Zeitschrift, t. IX (1900), p. 70

nons: cela résulte de la célébration de leur double fête en ce lieu; - une petite chapelle enrichie de leurs reliques: cela résulte du mot mapropeiov 1). Près de cette chapelle s'élevait le sanctuaire Saint-Michel. Le sanctuaire Saint-Michel appartenait-il à l'olxog du patriarche ou au monastère oxien? Je ne saurais dire. Si l'on se prononce en faveur du couvent, on aura le patron de la maison religieuse d'où nous avons vu sortir trois patriarches. Mai pourquoi se prononcer à l'aventure, toute preuve faisant défaut?

Au monastère de notre ilot, M. P. Bezobrazov<sup>2</sup>) a rapporté le Tunixóv que Michel VIII Paléologe rédigea pour un couvent de saint Michel archange, et cette attribution a été reproduite depuis par M. E. Kurtz<sup>3</sup>) et M. K. Krumbacher<sup>4</sup>). Même en admettant que le couvent insulaire fût bien un couvent michaélien, pareille attribution n'est plus soutenable aujourd'hui, car le texte de l'œuvre impériale a paru<sup>5</sup>) et la maison religieuse qu'elle regarde y est formellement placée είς τὸ περιθρύλλητον δρος και περιώνυμον . . . τη τοῦ θείου Αὐξεντίου κλήσει ένσεμνυνόμενον<sup>6</sup>). Où l'on voit que nous avons affaire ici au mont Saint Auxence, lequel n'a rien de commun avec Oxia, ni avec Oxia île, ni avec Oxia colline.

Depuis que l'olxoç du patriarche Anastase nous occupe, le lecteur doit se demander sans doute ce qu'était cet établissement. D'après Skarlatos Byzantios<sup>7</sup>), c'était un orphelinat ou plutôt quelque chose comme une maison de correction pour les mauvais garnements de la capitale. En parlant ainsi, l'auteur de la Κωνσταντινούπολις ne fait qu'identifier deux des trois monuments, église Saint-Michel, orphelinat impérial et sanctuaire du patriarche Anastase, que le brave Konstantios réunit sur notre écueil<sup>8</sup>). Mais où l'auteur de la Kovotavtiviág a-t-il pris le renseignement relatif à l'existence de son orphelinat oxien? j'avoue ne pas le savoir du tout, l'avant demandé en vain à

<sup>&#</sup>x27;) Cf. M. Gédéon, Βυζαντινόν έορτολόγιον, p. 71.

<sup>&#</sup>x27;) Cf. M. Gédéon, Βυζαντινόν έορτολόγιον, p. 71.
\*) Matérianx pour l'histoire de l'empire byzantin, dans le Journal du ministére de l'instruction publique, Pétersbourg, novembre 1887, t. CCLIV, p. 75.
\*) Byzantinische Zeitschrift, t. II (1898), p. 630.
\*) Geschichte der byzantinischen Litteratur, 2° édit., p. 316.
\*) De deux côtés à la fois et la même année, par les soins de M. M. Gédéon, édition citée, et par ceux de M. A. Dmitrievski, Typika, Kiev, 1895, p. 769-794.
\*) TUTILIÓN . . . p. 20.
\*) Op. cit., t. II, p. 318.
\*) Kωνσταντανικός 2° édit., p. 231.

Konstantios, en vain à Skarlatos Byzantios, en vain aussi aux nombreux modernes qui ont répété la même assertion après eux.

S. E. Aristarchis-bey, qui est le plus récent de ces modernes, va plus loin que tous ses prédécesseurs. Il va jusqu'à nommer un évêque, Nicéphore, qui serait devenu orphanotrophe de l'île Oxia en 877 après sa démission du siège métropolitain de Nicée<sup>1</sup>). Nicétas le Paphlagonien, à qui l'on prétend emprunter ce détail, nous déclare, à la vérité, que Nicéphore fut investi de la charge d'orphanotrophe vers la date dite<sup>2</sup>), mais il ne nous parle nullement d'Oxia et l'on n'avait nullement à compléter sa phrase en ajoutant ce mot. C'est dans la ville même, en effet, que se trouvait le grand orphelinat de Constantinople, et c'est de ce grand orphelinat que l'orphanotrophe avait la direction.

Les trois textes des Ménées cités plus haut doivent s'entendre, ai je-dit voici un instant, de notre îlot. Peut-être aussi, ajouterai-je prudemment mais sans grande conviction, désignentils un quartier jusqu'ici peu connu de Constantinople même. Car, et ceci parait bien certain, un quartier de ce nom existait dans la capitale. Les reliques du martyr Artemius se trouvaient, déclare un manuscrit hiérosolymitain du XI° siècle, els tov ayiov Ιωάννην τον βαπτιστήν είς την Όξείαν, πλησίον τῶν Δομνίνου ἐμβόλων<sup>3</sup>) Et le nom de cet Oxia urbain, pour être écrit sans ε à la deuxième syllabe, n'en est pas moins identique à celui de l'Oxia ile et de l'Oxia colline.

L'existence de ce quartier à Constantinople peut engendrer des doutes relativement à quelques passages d'auteurs byzantins. Lorsque Georges Hamartole nous montre certains bateaux arabes incendiés par le feu grégeois s'en aller à la dérive µéyou the 'Ofelas vhood ral the  $II\lambda$  at  $\eta < 4$ ), nous n'avons évidemment aucune hésitation sur le comte du lieu désigné. Mais tous les chroniqueurs de Byzance ne sont pas toujours aussi clairs. Georges Hamartole lui-même nous met dans l'embarras lorsqu'il nous présente sous le régne de Théophile Edotábiov xualotopa τον ἐπίκλην Μοναγον ἐν τη Ἐζεία οἰκοῦντα<sup>5</sup>). Et Théophobe, con-

<sup>&#</sup>x27;) Φωτίου λόγοι και όμιλίαι, Constantinople, 1901, t. J, p. 96, de l'introduction.

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vita S. Ignatii, Migne, P. G., t. CV, col. 578.
 <sup>3</sup>) A. Papadopoulos-Keramens, 'Ιsροσολυμιτακή βιόλιοθήκη. t. II, p. 55.
 <sup>4</sup>) Chronicon, IV, Migne, P. G. t. CX, col. 925.
 <sup>4</sup>) Op. cit., col. 1012.

temporain de cet Eustathe, où habitait-il avant d'être connu et célèbre? Katà trìv 'Ofeiav, répond sèchement un des Continuateurs de Théophane'), et Génésius ajoute: 'Ev raig xarà riv-'Οξείαν διατριδαίς, αί τοῦ Βοσπόρου και τοῦ Κέρως Βύζης θυγατρός Βύζαντος άντιχρύ τούτου και άνωθεν καθεστήκασιν2). Ανες M. M. Gédéon<sup>3</sup>), j'estime que cette Oxia-ci est plutôt celle de Constantinople. Si la trop longue phrase de Génésius ne l'indique pas clairement, l'ensemble du récit relatif à Théophobe semble l'indiquer. Fils naturel d'un noble Persan et d'une petite Constantinopolitaine, Théophobe vivait à Constantinople avec sa mère, là-même où le Persan avait rencontré cette femme. Or, il n'est point croyable que pareille rencontre ait pu avoir lieu sur le rocher de la Propontide.

Ici prennent fin nos modestes observations sur Oxia. A l'ilot de la Propontide appartenait le monastère de ce nom. La hauteur bithynienne homonyme n'apparaît que dans la biographie de saint Auxence. Quant au quartier urbain dit Oxia, il n'est l'objet de la part des auteurs byzantins que de très rares mentions. Lui attribuer au détriment de l'île les divers monuments dont il s'agit dans les Ménées me paraît infiniment peu vraisemblable, attendu que pas un seul autre document topographique relatif à Constantinople ne parle de pareils monuments dans cette partie de la capitale où se trouvait l'Oxia voisine des ἔμδολοι de Domnin.

1

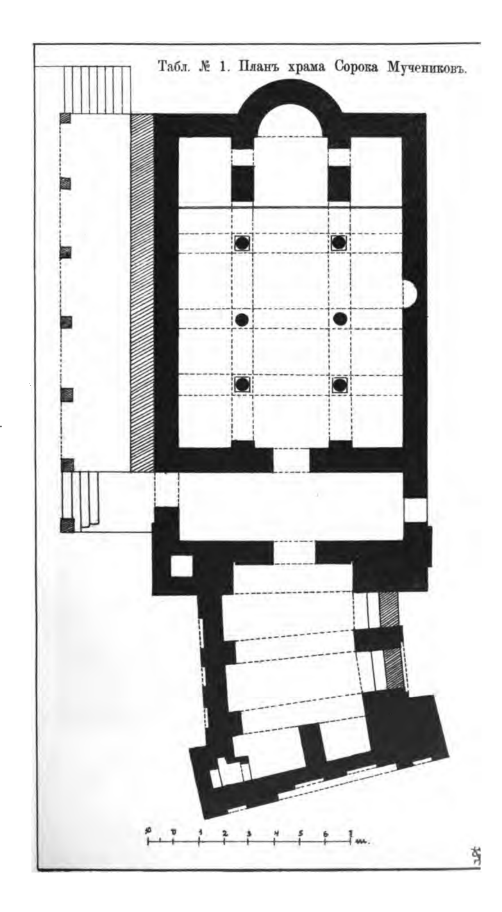
1898-1902.

<sup>1)</sup> Theophilus Michaelis filius, Migne, P. G., t. CIX, col. 124.
1) Reges, III, Migne, P. G., t. CIX, col. 1057.
\*) Τυπικόν, p. 73.

.

•

. .



**)** }

.

. . • . \$



Табл. № 2а. Колонна съ надписью Омортага.

• . . . • • 

; ì ł

,

•

•

-

•





,

ï

:

, • • •

,

·

÷ KØ: 1 **X** 1. ١ i 5

. ` .



•

.



Табл. Ж 8а. Фрески изъ храма Сорока Мучениковъ.

·



Табл. № 86. Фрески изъ храма Сорока Мучениковъ.

• 

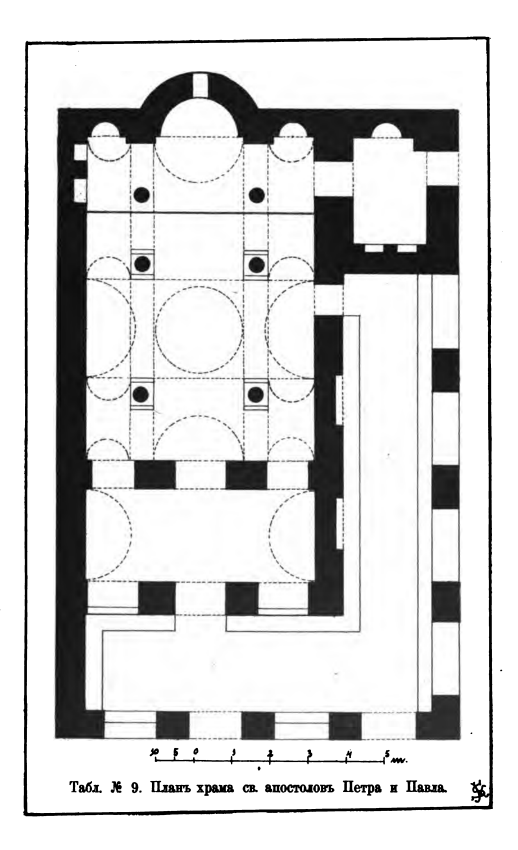
.

.

.

. •

#### - . .

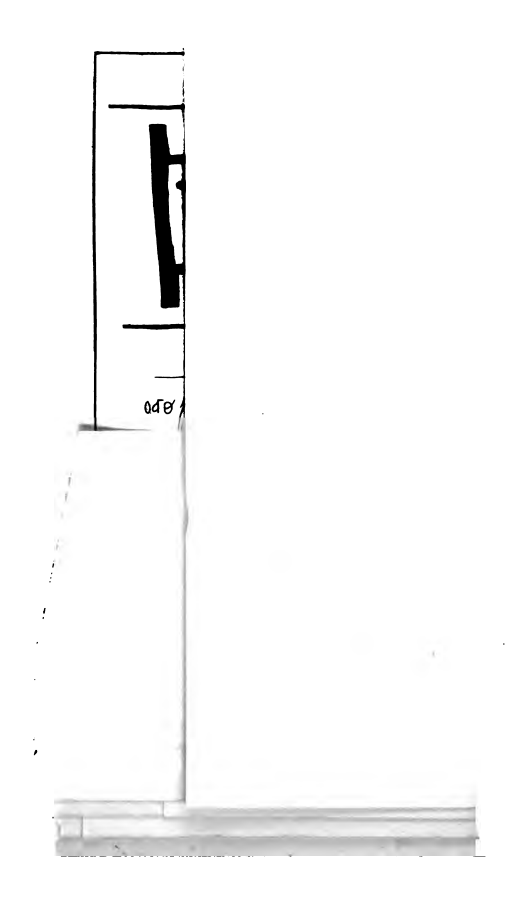


•

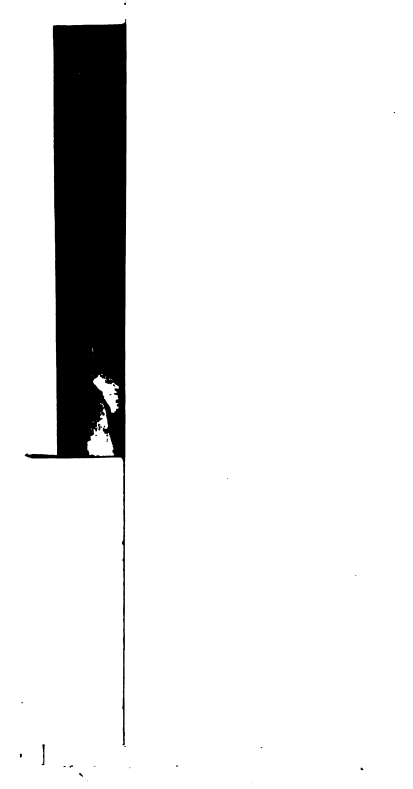
.

.

. .



•



-

. .

•

· .

•

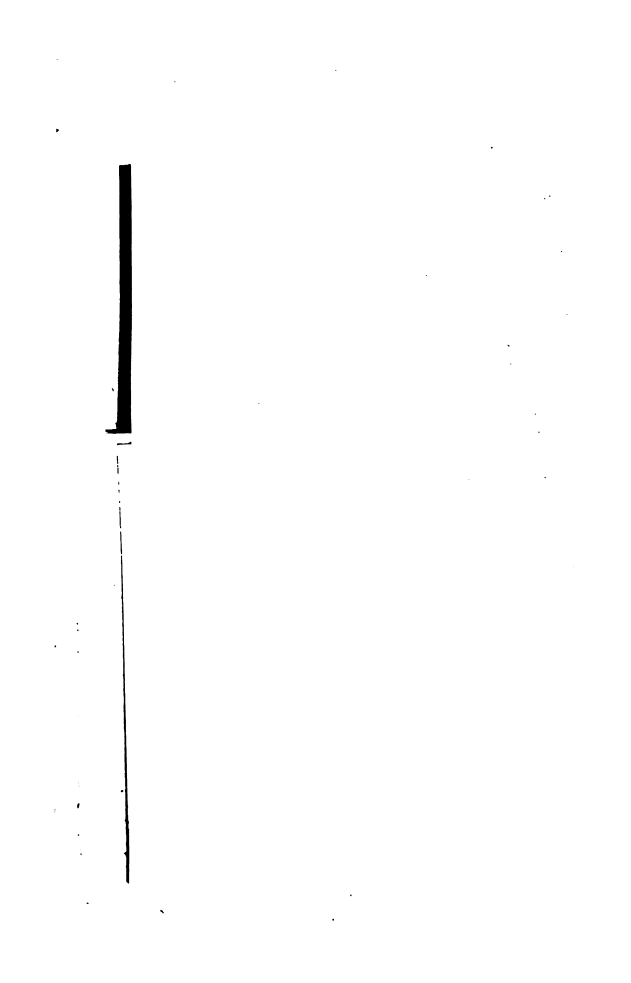
. .

· · · ·

# . • 1 i . • · · ! • . • •

.

· · · · · · ·



• 

•

. -

.

-· · · · · ·

-

.

.









.





۰. . • 

# ИЗВЕСТІЯ

## РУССКАГО АРХЕОЛОГИЧЕСКАГО ИНСТИТУТА

#### ВЪ КОНСТАНТИНОПОЛЪ.

V11.

выпускъ 2-3.

СОФІЯ

**ДЪРЖАВНА** ПЕЧАТНИЦА

1**90**2.

Печатано на основании 5 4 Устава Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ.

• -

.

,

Директоръ Ө. Успенскій.

### Оглавленіе.

| <b>Ө. И. Успенскаго.</b> Археологические паматники Сирии                   | <b>9</b> 4—212  |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Отчоть Русскаго Археологическаго Института въ Константинонолѣ за 1900 годъ | 218-244         |
| Личный составъ Русскаго Археологическаго Института въ Ков-<br>стантинополѣ | <b>245</b> -250 |

• . . 

### Археологические памятники Сирии.

Ө. И. Успенскаго.

Хотя культурное значеніе Сиріи уже въ достаточной степени оцѣнено, въ особенности послѣ появленія прекрасной книги De Vogué, Syrie Centrale, Paris 1865—1877, но нельзя сказать, чтобы изученіе памятниковъ Сиріи было исчерпано, или чтобы не было надежды на новыя находки въ этой весьма богатой древностями странѣ. Не только не достаточно изучены находящіеся на поверхности земли памятники, но почти не затронуты подземные города мертвыхъ и остаются мало извѣстными находящіяся въ развалинахъ и засыпанныя слоемъ земли постройки.

Интересь въ Сиріи, независимо отъ богатства монументальныхъ памятниковъ, въ самое послёднее время сталъ поддерживаться и оживляться литературными памятниками, которые въ значительномъ числё издаются въ свёть и вскрываютъ новыя стороны умственнаго развитія сирійцевъ. Такимъ образомъ съ точки зрёнія самыхъ важныхъ и широкихъ научныхъ задачъ новыя путешествія по Сиріи представляются весьма желательными и полезными.

Но снаряженіе археологической экспедиціи въ Сирію сопряжено съ большими трудностями и требуетъ значительныхъ издержекъ. Имѣемъ въ виду не только тѣ трудности, которыя проистекаютъ отъ плохихъ средствъ сообщенія, отъ полнаго отсутствія всякихъ признаковъ культурной жизни, но не менѣе того и все, что касается тщательной подготовки и организаціи

экспедиціи съ цѣлью обезпеченія ей надлежащаго успѣха. Археологическій Институть — и по скудости матеріальныхъ средствъ и по недостаточности своего состава — не могъ бы осуществить такое общирное предпріятіе, какъ научная экспедиція въ Сирію, если бы къ нему не пришло на помощь Императорское Православное Палестинское Общество, пожертвовавшее 5 тысячъ рублей на устройство поѣздки по Сиріи. Совершенно справедливо по этому въ началѣ настоящаго отчета объ археологической поѣздкѣ по Сиріи выразить глубокую олагодарность Палестинскому Обществу за просвѣщенное вниманіе къ научнымъ потребностямъ Института и предоставленіе ему средствъ для ознакомленія съ весьма интересной, мало изученной и чрезвычайно важной въ исторіи христіанской культуры страной, какова Сирія въ періодъ предшествующій арабскому завоеванію. <sup>1</sup>)

Извѣстно, что въ большей части Сиріи путешествіе совершается на верховыхъ лошадяхъ и что въ весьма рѣдкихъ случаяхъ путешественникъ можетъ разсчитывать на продовольствіе и удобный ночлегъ. Поэтому первая и самая главная забота наша заключалась въ томъ, чтобы найти надежное лицо, которое бы организовало караванъ и приняло на себя отвѣтственность по заготовкѣ всего необходимаго для путешествія, ночлеговъ и продовольствія. Обыкновенно караваны для Сиріи организуются въ Бейрутѣ или Дамаскѣ, смотря по цѣлямъ, какія преслѣдуются путешественникомъ.

Караванъ для экспедиціи Института организованъ былъ въ Дамаскѣ, причемъ заключенъ былъ контрактъ съ мѣстнымъ подрядчикомъ по устройству каравановъ г. Тадросъ, который обязался за условленную плату доставить все необходимое для путешествія по Сиріи. Въ силу заключеннаго съ предпринимателемъ условія, нашъ караванъ долженъ былъ прежде всего направиться въ Пальмиру, останавливаясь на пути лишь въ нѣкоторыхъ особенно важныхъ въ археологическомъ отношеніи мѣстностяхъ. Изъ Пальмиры путь нашъ лежалъ въ среднюю Сирію, на города Гомсъ (Емеса) и Гаму (Епифанія), затѣмъ нужно было пересѣчь сирійское возвышенное плато Ель-Бару и отъ Алеппо направиться въ сѣверозападную гористую мѣстность для обо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ составъ экспедиція вошли: двректоръ Института О. И. Успенскій, художникъ Н. К. Клуге, фотографъ Н. Э. Успенская и драгоманъ г. Хури. Рисунки и планы сдбланы г. Клуге.

#### Ө. И. Усценскаго,

зрѣнія развалинъ знаменитаго монастыря Симеона Столпника, въ заключеніе посѣтить Антіохію и отсюда переправиться въ Александретту, гдѣ предполагалось сѣсть на пароходъ. Весь этотъ довольно большой маршруть былъ исполненъ въ періодъ отъ 15 апрѣля по 1 іюня, причемъ экспедиція изучала встрѣчаемые на пути памятники, дѣлала фотографическіе съ нихъ снимки, составляла планы и рисунки и такимъ образомъ получила весьма разнообразный и общирный матеріалъ, который для его окончательной обработки требуетъ значительнаго времени.

Предполагая здъсь дать описание и посильную оцънку собраннаго Институтомъ матеріала, мы очень хорошо понимаемъ, что не можемъ вполнъ исчернать вопросы, задаваемые виденными нами памятниками. Частію мы не успёли изучить ихъ съ той подробностью, какая необходима, частію же основательное изучение ихъ потребовало бы больше времени и вызывало бы необходимость раздёленія матеріала между нёсколькими лицами. Печатая при всемъ томъ здѣсь обзоръ археологичесвихъ намятниковъ Сирін, мы руководились тёмъ соображеніемъ, что самые памятники чрезвычайно интересны и что независимо даже отъ недостатвовъ комментарія они будутъ громко говорить сами за себя. Они въ состояния перенести зрителя въ интимную жизнь христіанскаго общества V-VI в. и кромъ того вскрывають передъ нами такія стороны жизни этого общества, которыя не могутъ быть изучаемы по другимъ памятникамъ. Мы бы сочли себя вполнъ удовлетворенными, если бы наша въ сущности весьма скромная попытка заохотила другихъ въ потздкъ въ Сирію и если бы значеніе сирійскихъ христіанскихъ памятниковъ признано было такимъ, чтобы вызвать обширную и лучше организованную правительственную экспедицію съ цёлью систематическаго изученія и изданія хранящихся въ Сиріи памятниковъ.

Эта страна представляеть между прочимъ глубокій интересь и въ томъ отношеніи, что въ ней до сихъ поръ можно наблюдать страшные слёды религіозныхъ преслёдованій и гоненій, результатомъ которыхъ было ослабленіе ся и довольно легкій переходъ подъ власть арабовъ.

По пустыннымъ городамъ и селеніямъ Сиріи, сохранившимъ стѣны домовъ, водопроводы, полуразрушенныя церкви и пр., слѣдуетъ ходить, прочитавъ главы Іоанна Ефесскаго о преслѣдованіяхъ при Юстиніанѣ (Van Douwen et Land,

1\*

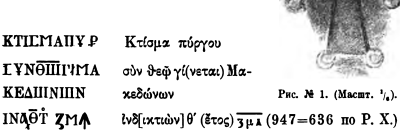
Ioannis episcopi Ephesi Commentarii, Amstelodami 1889, p. 218 – 221) и имъ́я въ виду исторію арабскихъ властителей въ Алеппо (Freytag, Geschichte der Dynastien der Hamdaniden in Mosul und Aleppo, въ Zeitschr. der Morgenländ. Gesellschaft, X, 432 – 498; XI, 177–252).

Пом'вщаемая здёсь карта им'етъ цёлью показать направленіе, какого держалась экспедиція, и вм'єстё съ тёмъ облегчить пользованіе предлагаемымъ обзоромъ археологическихъ памятниковъ Сиріи. (Табл. № 1, карта).

Вальбекъ, древній Heliopolis. Никто изъ путешествующихъ по Сиріи не можеть миновать Бальбека, этого величественнаго памятника римской культуры въ Сиріи. О древностяхъ Бальбека можно читать у *De Vogüé*, op. c.; Sachau, Reise in Syrien und Mesopotamien, Leipzig 1883; Jullien, Sinaï et Syrie, Lille 1893 и др. Древностямъ Бальбека посвящено кромѣ того спеціальное сочиненіе, принадлежащее мѣстному любителю древностей Alouf, Histoire de Balbek, 1896, въ которомъ, кромѣ интересныхъ свѣдѣній историко-литературныхъ, можно находить и самыя новыя надписи, найденныя въ Бальбекѣ.

Развалины Бальбека составляють одинъ изъ самыхъ величественныхъ памятниковъ Сиріи. Какъ сохранность древнихъ сооруженій, такъ и изящество ихъ производять чарующее впсчатлёніе. (Табл. Ж 2). Величественный храмъ Солнца, обращенный Константиномъ или Өеодосіемъ Великимъ въ христіанскуюцерковь, а затёмъ мусульманами передёланный въ мечеть, еще и нынъ хранитъ слъды бывшаго своего христіанскаго назначенія. По настоящее время въ этомъ языческомъ сооруженіи можно указать слёдующіе остатки христіанской эпохи: чаша надъ входомъ въ отдёльную камеру арабской постройки (образцы чашъ указаны ниже) и кресть, вдѣланный въ стѣну. Величественный храмъ Юпитера, представляющій отдѣльное зданіе на югь отъ храма Солнца, всл'ядствіе совершеннослучайной раскопки, сдёланной въ недавнее время, тоже обнаружилъ слёды приспособленія его для христіанскихъ цёлей. На базъ волонны съ южной стороны храма, четвертой отъ входа, оказался кресть, относящійся къ первымъ вѣкамъ христіанства (рисунокъ № 1). Изъ этого во всякомъ случаѣ. можно выводить заключение, что изслёдования Бальбека въ соединени съ раскопками могли бы сопровождаться открытіемъ новыхъ данныхъ и для христіанской археологіи (Табл. № 3).

Въ 1895 году въ съверной стъ́нъ Бальбека найдена надпись, хранящаяся нынъ въ англійской школъ. Хотя она напечатана въ книжкъ г. Алуфа, но названа латинской надписью и не снабжева ни чтеніемъ, ни объясненіями.



Въ разсужденіи приведенной надписи слёдуетъ обратить вниманіе на нѣкоторыя ея особенности. Во второй строкѣ необычное сокращение ГІ, и въ послёдней строкѣ обозначена хронологія тоже необычнымъ написаніемъ литеры изображающей сотни. Нельзя сомниваться, что начертание этой литеры въ эпиграфическихъ памятникахъ не представляетъ ръдкаго явленія. Недавно появившійся томъ надписей Ликіи, Tituli Asiæ Minoris, v. I, enarravit Kalinka (Вѣна 1901), даетъ совершенно ясное начертаніе гласной литеры похожей на нашу: въ ликійскомъ алфавить эта гласная соотвытствуеть буквы а и é. Но конечно главнъйше нужно искать аналогій въ сирійскихъ надписяхъ, которыя должны объяснить занимающее насъ начертаніе. И действительно, въ сборнике надписей Waddington, Inscriptions grecques et latines de la Syrie, Paris 1870, неръдво встръчаемъ то же начертание: МА 2638 (въ хронология), 1988. Что васается значенія этой литеры, то мы безъ всяваго колебанія считаемъ ее числовымъ знакомъ Sau или Sampi (900); сравни Gardthausen, Griechische Pälæographie, S. 266, 294. Предыдущими объясненіями мы нёсколько приблизились къ опредёленію хронологіи надписи, это индиктъ 9, годъ 947 очевидно эры Селевкидовъ, которая начинается ранбе христіанской эры на 312 л. Слёдовательно, для полученія счисленія христіанской эры мы вычитаемъ изъ 947-312 и получимъ 635 или собственно

636 годъ, соотвётствующій индикту 9. Постройка укрѣпленій въ Бальбекѣ въ эту эпоху означаеть крайнія мѣры Ираклія къ защитѣ этой части Сиріи противъ мусульманъ. Извѣстно, что вскорѣ затѣмъ Бальбекъ подвергся разрушенію со стороны арабовъ, см. Gibbon, The decline and fall of the Roman Empire vol. V, p. 340 sq. Остается необъясненное сокращеніе Гł, которое мы думаемъ читать у́систа. Какъ объяснять слѣдующее затѣмъ слово Мажебо́иои — въ смыслѣ ли эры македонской, или въ смыслѣ наименованія башни, это остается не совсѣмъ яснымъ; мы предпочитаемъ во всякомъ случаѣ относить къ башнѣ слово Мажебо́иои.

Наша надпись была издана Clermont-Ganneau въ Etudes d'Archéologie, II, p. 147. Издатель говорить: L'abréviation γι est insolite. Le nom des Macédoniens serait-il employé pour définir l'ére des Seleucides ou bien désigner un mois (10) du Calendrier syro-macédonien?

Бальбекъ былъ мѣстомъ, гдѣ язычество нанболѣе упорно боролось съ христіанствомъ. Въ 554 году въ Бальбекѣ разбило молніей статую въ 150 локтей высоты вмѣстѣ съ святилищемъ, гдѣ она находилась (Assemani, Bibl. Orient. II, 86—89.) Изъ свидѣтельства І. Ефесскаго узнаемт, что въ 579 г. въ Бальбекѣ большинство богатыхъ и наиболѣе вліятельныхъ гражданъ принадлежало къ старой религіи и притѣсняло христіанъ. По приказанію императора Тиверія туда является высокопоставленный чинъ по имени Өеофилъ, который подвергъ язычниковъ мукамъ, пыткамъ и смерти. Съ тѣхъ-то поръ Бальбекъ, бывшій любимымъ мѣстопребываніемъ діавола, по воззрѣнію христіанскихъ писателей, обратился въ христіанскій городъ <sup>1</sup>).

Дамаскъ. Въ настоящее время главный интересъ въ Дамаскъ возбуждаютъ работы въ большой мечети, предпринятыя турецкимъ правительствомъ съ цълью приспособленія этого древняго и общирнаго зданія къ потребностямъ культа. Слъдствіемъ этихъ работъ было то, что нъкоторыя части зданія, составлявшаго прежде христіанскую церковь, очищенныя отъ мусора и мусульманскихъ пристроекъ, предстали въ совершенно новомъ видъ и получили громадный археологическій интересъ. Кромъ того въ оградъ церковнаго зданія оказалась одна постройка въ видъ башни, привлекшая къ себъ вниманіе

<sup>&#</sup>x27;) Schultze, Geschichte des Untergangs des griechisch-römischen Heidentums, II, 251-252, съ ссылкой на житье Св. Пелаген, гд'а діаволъ говорить: 'Нлобполіс ή ещи.

тёмъ, что оказалась полна древними рукописями. Хотя ознакомленіе съ этимъ древнимъ зданіемъ затруднялось вслёдствіе производящихся въ немъ работь, но благодаря рёдкой любезности архитектора г. Апери, который возобновляетъ мечеть,

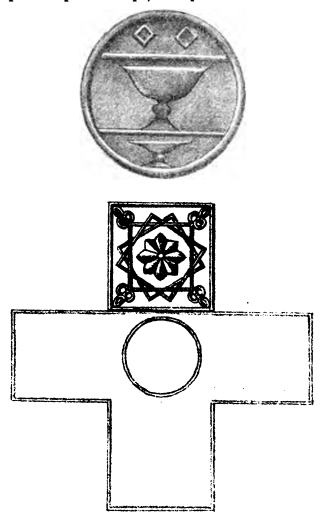


Рис. № 2.

намъ удалось быть нёсколько разъ внутри ограды мечети и сдёлать нёкоторыя наблюденія и замётки. Въ различныхъ мёстахъ можно наблюдать христіанскія эмблемы: чаша и вресть (рисуновъ № 2). Въ южномъ кораблё храма оказалась греческая надпись, начертанная на камий, вдёланномъ въ стёну въ перевернутомъ положение. Имёя въ виду положение камия, слёдуетъ заключать, что онъ прежде постройки церкви имёлъ другое назначение. Надпись въ семь строкъ, но не сохранилась вполий, недостаетъ въ верхнихъ строкъхъ по нёскольку буквъ.

| Σ ΝΜΗΤΡΟΦΑΝΗΣ      | [ἘΕποίη]σ[ε]ν Μητροφάνης    |
|--------------------|-----------------------------|
| ΙΠΟΥΟΠΡΟΤΟΣ        | [Φιλ]ίππου δ πρῶτος         |
| .ΧΙ ΚΓΩΝΜΕΤΑΔΙΟ    | [ἀρ]χι[τ]έ]¤[τ]ων μετὰ Διο- |
| Ν[Υ]ΣΙΟΥΑΔΕΛΦΟΥΚΑΙ | ν[υ]σίου άδελφοῦ και        |
| ΑΝΝΙΟΥΣΥΝΤΡΟΦΟΥ    | Άννίου συντρόφου            |
| ΚΑΙΣΕΛΑΜΑΝΟΥΣΤΟΥ   | και Σελαμάνους τοῦ          |
| Α[Ρ] ΧΙΜΑΓΕΙΡΟΥ    | ά[ρ]χιμαγείρου.             |

Въ этой надписи обращаетъ на себя вниманіе имя лица ΣΕΛΑΜΑΝΗΣ, читаемое на шестой строкѣ. Въ сирійской мисологіи это имя принадлежитъ божеству луннаго свѣта; какъ видно изъ многочисленныхъ надписей, культъ луны былъ въ большомъ распространеніи въ Сиріи въ ближайшій періодъ къ христіанской эпохѣ. О надписяхъ съ именемъ божества ΣΕΛΑ-МАΝΗΣ будетъ рѣчь ниже.

Хотя въ башню съ находящимися въ ней древними рукописями доступъ воспрещенъ, но было извёстно, что въ ней производятся работы по разборкё рукописей. Ходили въ городё слухи о значении рукописныхъ сокровищъ, найденныхъ въ башнѣ, но лишь спустя нёсколько мёсяцевъ удалось мнѣ получить нѣсколько точныхъ свёдёній по этому вопросу. Привожу отрывокъ изъ письма одного изъ моихъ дамасскихъ друзей С. В. Тухолки, касающійся собранія рукописей.

"Съ Іюня мѣсяца сего года въ здѣшней знаменитой библіотекѣ "Кубе-эль-хазне" занимается нѣмецкій ученый Віоле. Частью изъ его разсказовъ, частью изъ рапорта, который онъ приготовилъ для представленія вали, я получилъ объ этой библіотекѣ нѣкоторыя, къ сожалѣнію весьма неполныя свѣдѣнія. На всякій случай, позволю себѣ передать ихъ на благоусмотрѣніе Вашего Превосходительства.

Мысль объ изслъдовани сказанной библіотеки принадлежить нъмецкому профессору Берлинскаго Университета барону

#### Ө. И. Успенскаго.

фонъ Соденъ, который предпринялъ изданіе Новаго Завѣта, основанное на подробныхъ изысканіяхъ всевозможныхъ древнихъ памятниковъ. Берлинская академія также заинтересовалась изслѣдованіемъ библіотеки и наконецъ, благодаря ходатайству Императора Вильгельма, послѣдовало султанское ираде, разрѣшающее г. Віоле приступить къ работамъ.

Віоле нашель библіотеку въ страшномъ запущеніи. Она представляетъ безконечное число мъшковъ, наполненныхъ бумагами, въ безпорядкъ туда сваленными. Цълыхъ книгъ почти не встръчается, а все только отдъльные листы. Многіе манускрипты разорваны, другіе испорчены огнемъ и водою (библіотека страдала отъ пожаровъ).

Первымъ дѣломъ г. Віоле было отдѣлить арабскіе манускрипты отъ прочихъ, ибо его задача заключается въ изученіи христіанскихъ памятниковъ. На арабскіе манускрипты и книги приходится до 99 % всего содержанія библіотеки. Большинство изъ нихъ представляеть отрывки изъ корана. Затѣмъ встрѣчаются другія религіозныя и юридическія книги, письма, объявленія и пр.

Отрывки изъ корана имъють большую цённость, ибо многіе изъ нихъ относятся, судя по почерку, къ 2-му и даже 1-му вѣку гиджры. Тутъ встрёчаются всевозможные почерки: тонкій и длинный куфическій почеркъ безъ точекъ, коимъ писали при Омайадахъ; позднѣйшій куфическій почеркъ вплоть до 6-го вѣка гиджры, когда онъ уже выходилъ изъ употребленія; простой арабскій почеркъ и образцы вычурной каллиграфіи. Многіе кораны украшены рисунками (арабесками), раззолочены и раскрашены. Многіе манускрипты написаны на пергаментѣ, другіе на папирусѣ; встрѣчаются кораны, писанные куфическимъ почеркомъ (т. е. отъ 2 до 6 вѣка гиджры) на бумагѣ, которая такимъ образомъ представляетъ древнѣйшіе образцы бумаги. Есть также много палимпсестовъ, т. е. пергаментовъ, исписанныхъ во второй разъ по первому письму, для прочтенія коего пергаментъ должно выскоблить или подвергнуть химической обработкѣ.

Изученіемъ корановъ г. Віоле не занимался, ибо это не входило въ его задачу. Возможно, что это изученіе, кромѣ чисто научнаго интереса, могло бы привести къ нахожденію варіантовъ корана, что, какъ извѣстно, не допускается мусульманскими богословами, и такимъ образомъ произвести расколъ касательно основаній мусульманской науки и религіи. Во всякомъ случаѣ такое изучение представляеть громадныя трудности, ибо прежде всего нужно подобрать разбросанные листы и переплести ихъ.

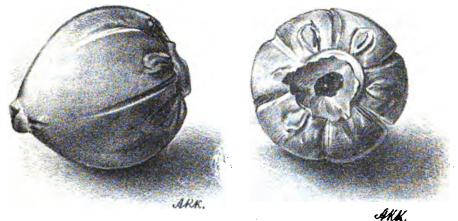
Не арабская группа манускриптовъ представляетъ большое разнообразіе языковъ. Тутъ встрѣчаются еврейскій, арабскіе манускрипты писанные по еврейски, сирійскій съ различными діалектами и почерками, греческій (между прочимъ, манускрипты на греческомъ, написанные только большими буквами), латинскій, армянскій, коптскій, самаритянскій и старо-французскій (временъ крестоносцевъ). Судя по почеркамъ, манускрипты эти относятся къ столѣтіямъ отъ 7 (можетъ быть, даже 6-го) до 14—15-го христіанской эры. Эти манускрипты и листы въ такомъ же безпорядкѣ, какъ и арабскіе. По мнѣнію г. Віоле, послѣ пожара и разрушенія Дамаска (можетъ быть монголами) остатки библіотекъ въ мечетяхъ, церквахъ и синагогахъ были всѣ сложены въ "куббе" Большой мечети.

Болышинство христіанскихъ манускриптовъ и книгъ представляетъ отрывки изъ евангелія и богослужебныхъ внигъ. Встрѣчаются новые интересные варіанты евангелія (г. Віоле главнымъ образомъ просмотрѣлъ документы на сирійскомъ языкѣ). Между прочимъ г. Віоле нашелъ отрывки греческаго евангелія, въ коемъ евангеліе св. Іоанна слѣдуетъ за евангеліемъ св. Матоея. Нужно сказать, что г. Віоле еще далеко не закончилъ своей работы. Пока онъ только поверхностно просмотрѣлъ и разобралъ документы. Онъ предполагаетъ списать всѣ интересные документы и потомъ уже въ Германіи заняться ихъ изученіемъ".

Упомянутый выше архитекторъ г. Апери пожертвоваль для музея Института весьма любопытную археологическую находку: Это небольшой снарядъ, изъ котораго бросали въ непріятеля греческій огонь. Подобный снарядъ необходимъ былъ при сухопутныхъ и морскихъ войскахъ и носилъ различныя названія: хенссия́ууачоч, отрепто́ч, хенсоо́асочоч (Извѣстія VI, стр. 207); содержащееся въ снарядѣ средство называлось то̀ ожеоасто́ч или то̀ ходдутихо̀ч по́р (ibid.). Въ изданіи Wescher, Poliorcétique des Grecs, Paris 1847, р. 262, приведенъ рисунокъ подобнаго снаряда. Какъ изъ описанія, такъ на основаніи изображенія снаряда можно выводить заключеніе, что это дѣйствительно былъ небольшой ручной глинаный сосудъ, къ которому приспособлялась рукоятка или стержень. По всѣмъ вѣроятіямъ, не сосудъ съ содержащимся въ немъ взрывчатымъ и возгорающимся составомъ бросаемъ былъ въ непріятеля, а содержа-

# О. И. Успенскаго.

щійся въ сосудѣ составъ съ силой выбрасываемый на врага, находящагося по близости, вслёдствіе воспламененія наносиль ему вредъ. Въ этомъ смыслъ слъдуетъ объяснять мъсто Ирона. (Wescher, Poliorcétique, 262): El dé tives twi èni tris diabáboas έστώτων και μετά στρεπτῶν ἐγγειριδίων πυροδόλων κατὰ πρόσωπον τῶν πολεμίων διὰ πυρός ἀκοντίζουσι, τοσοῦτον τους τῷ τείχει προεστῶτας ποιήσουσιν, ῶστε την ἀπὸ τῆς μάχης προσδολήν και την τοῦ πυρός μή ύποφέροντας ρύμην τάχιον αὐτοὺς. блежфеббеова той топов. Нашъ снарядъ имбетъ два отверстія: одно для приспособленія стержня или ручки, отсюда онъ и наполнялся воспламеняющимся составомъ; другое очень узкое отверстіе для выбрасыванія огня, оно закрывалось небольшой крышкой, которая должна была отпадать при воспламенении состава. Та часть снаряда, при которой проспособлялась ручка, уврашена орнаментомъ. (Рисунокъ № 3 и 4 въ половину натуральной величины.)



# Рис. № 3.

Рис. № 4.

Сойдная или Согденеа (Seidnaya). Это весьма живописная мёстность населенная христіанами и представляющая остатки многихъ древнихъ христіанскихъ памятниковъ. Первое мъсто между ними принадлежитъ греческому монастырю съ храмомъ въ честь Сегденайской Богородицы ( $\eta$  µоу $\eta$   $\tau \tilde{\eta}_{\varsigma}$  Пауа $\gamma$ (а $\varsigma$  $\Sigma$ е $\gamma$ беуа( $\alpha_{\varsigma}$ ), выше котораго на скалѣ находятся развалины другаго монастыря (св. Өомы). Въ этомъ послѣднемъ въ стѣнахъ церкви видны камни съ надписями. Въ виду того, что эти камни представляютъ собой фрагменты и что одинъ изъ нихъ вставленъ въ стѣну въ перевернутомъ видѣ, слѣдуетъ думать, что они прежде служили для другой цёли и употреблены для постройки стёны впослёдствіи.

На одномъ фрагментѣ читается

# ΤΟΒΑ ΕΝΝΑΕ ΦΙΛΙΠΠΟΟ

Въ церкви имъющей видъ четыреугольника сохранились слъды фресковой живописи, но позднъйшаго времени. Хотя кладка стънъ древняя, но по всей въроятности древнее зданіе было приспособлено для христіанскихъ цѣлей. Въ церковной оградѣ находимъ массу фрагментовъ, части капителей и большихъ размѣровъ фронтонъ. Въ ближайшей скалѣ и въ окрестностяхъ находится множество пещеръ, служившихъ для погребенія умершихъ; изъ нихъ одна устроена на подобіе большой залы съ колоннами по серединѣ; на одной изъ среднихъ колоннъ сохранился крестъ. По стѣнамъ пещеры идутъ возвышенія на подобіе наръ, надъ которыми во всю длину стѣнъ расположены углубленія — мѣста для погребенія.

По скалѣ, на которой стоитъ монастырь Богородицы, съ восточной стороны высѣчены три ниши въ формѣ раковины съ



#### Рис. № 5. (Масшт. 1/61).

рельефными въ каждой фигурами и съ подписями (Рис. № 5). Хотя надписи сглажены и рельефы съ отбитыми головами, всеже

по этимъ остаткамъ можно судить о времени происхожденія. пещеръ. Въ одной нишѣ надпись, относящаяся къ 3-му вѣку,

> СТОГС ІФ.... IOTN, АРТС MIACOPOC КАІ IIPC

Хотя церковь монастыря Богородицы не представляеть интереса въ археологическомъ отношеніи, и хотя фресковая живопись сдёлана не ранёе 18-го вёка, но можно отмётить нёкоторыя особенныя черты росписи. Въ изображеніи Тайной вечери (композиція за св. престоломъ) нашли себё выраженіе мёстныя особенности. Передъ каждымъ апостоломъ ножъ и вилка съ двумя зубцами, круглый хлёбъ и овощи. На столѣ зажженныя свёчи и большія чаши. Но въ ризницё монастыря находятся такія драгоцённости, которыя заслуживаютъ особеннаго вниманія и изученія.

Прежде всего сюда относится преврасный свладень, состоящій изъ трехъ пластиновъ, соединенныхъ въ настоящее время проволокой. (Табл. № 4, въ натур. велич.). На середней пластинкѣ. находится изображение Христа на тронѣ, на двухъ боковыхъ ---Богородицы и І. Предтечи; первая вдвое больше, чёмъ послёднія. По отношению къ боковымъ пластинкамъ слёдуетъ замётить, чтоодна изъ нихъ, именно съ изображеніемъ Богородицы, и по техникѣ и по матеріалу выдаеть свое позднѣйшее происхожденіе и принадлежность другому мастеру и другой эпохё, чёмъ остальныя двъ пластинки. Въ наибольшей цълости сохранилась средняя часть складня съ изображениемъ Христа, — это есть прекрасный образецъ хорошей византійской эмали, его можно поставить рядомъ съ эмалевыми медаліонами въ собраніи А. В. Звенигородскаго (см. Византійскія эмали, Спб. 1892. Таблицы). Христосъ сидить на тронё, спинка котораго имбеть два украшенія въ формѣ трилистника. Правая рука Христа приподнята для благословенія, лёвая рука опирается на евангеліе. лежащее на лёвомъ колёнё, ноги покоятся на подножкё трона Фнгура Христа исполнена по золотому фону разноцвётной эмалью, перегородвами. Очень хорошо сохранились детали на. верхней одеждѣ Спасителя. Ободокъ кругомъ изображенія Христа снабженъ большими ячейками для пасты или для драгоцённыхъ камней, камнями украшенъ и тронъ. Вообщеэто есть образецъ византійскаго искусства лучшей эпохи (X—XI в.).

Въ изображении І. Предтечи эмаль во многихъ мѣстахъ выкрошилась. Перегородки въ видѣ золотой сѣти рѣзко выдѣляются на всей одеждѣ, на ногахъ ясно видны ремни. Часть пластинки близъ лика Предтечи весьма пострадала, причемъ утратилась и часть надписи, съ лѣвой стороны читается нѣсколько буквъ

> Δ Ρ **W** Μ Ο Σ

Кругомъ изображенія также ободокъ съ перегородками или ячейками, въ коихъ была или паста, или стекло, или драгоцѣнные камни. Что касается третьей пластинки съ изображеніемъ Богородицы, то она представляетъ собой серебраную дощечку съ вырѣзанными на ней чертами Богородицы. Она присоединена къ нашему складню въ послѣдующее время и очевидно замѣнила пропавшую пластинку.

Внѣшняя сторона складня представляетъ крестъ съ медаліономъ и съ четырьмя отверстіями по концамъ.

Другой интересный памятникъ — это дощечка изъ кости съ вырѣзанной на ней довольно сложной композиціей (шир. 0,9, выс. 0,11 м.). Вверху медаліонъ, въ которомъ представленъ Спаситель сидящимъ на тронѣ: правая рука приподнята, въ лѣвой развернутый свитокъ. Кругомъ медаліона различныя группы людей въ парадныхъ одеждахъ и съ приподнятыми олагоговѣйно руками, со взорами, обращенными къ Спасителю. Всю середину композиціи и низъ картины занимаютъ разные виды животныхъ и звѣрей. По бокамъ композиціи серебряный ободокъ съ таковыми же цвѣтами, въ которые вставлялись камни. Довольно сглаженныя во многихъ мѣстахъ изображенія и совершенно стертыя надписи представляютъ сильное затрудненіе для опредѣленія содержанія изображеній на нашемъ памятникѣ, въ особенности трудно разобрать изображенія въ самомъ медаліонѣ вокругъ Христа. Первоначальное предполо-

#### Ө. И. Успенскаго.

женіе о Страшномъ судѣ должно было оказаться несостоятельнымъ. Болѣе подходитъ въ объясненію нашего памятника, хотя не вполнѣ его комментируетъ, композиція извѣстная подъ именемъ тд паса пиой. Объ этой композиции см. Schäfer, Das Handbuch der Malerei vom Berge Athos, S. 237<sup>1</sup>). (Табл. № 5).

Далбе слёдуеть отмётить палицу. Это небольшой квадратный плать роскошной работы, вышитый золотомъ. Въ центръ находится шитье креста, въ серединѣ изображенъ Христосъ, по концамъ креста четыре евангелиста. Всъ фигуры представляютъ восточные типы и снабжены надписями на сирійскомъ языкѣ. Въ четырехъ углахъ, образуемыхъ концами креста, находятся четыре небольшихъ медаліона изъ прекрасной эмали, въ каждомъ медаліонъ надпись. Въ верхнихъ медаліонахъ 🖗  $\Theta T$  и IW NI, въ нижнихъ ПЕ́РОСи ПА́ АО (Табл. № 6). Работа мастера въ особенности выигрываетъ, если принять въ соображеніе, что приходилось считаться съ фигурами весьма малыхъ размфровъ.

Очень также хорошій памятникъ византійской эмали представляетъ собой энколпій. На фонѣ изъ голубой пасты изображение Христа золотомъ; волоса на головѣ, равно какъ на бородъ и на усахъ, исполнены черной эмалью, такого же цевта глаза и брови. Правая рука приподнята для благословенія, въ лѣвой евангеліе.

Наконецъ, въ ризницъ монастыря находится омофоръ – прекрасное шитье золотомъ и серебромъ. Этотъ омофоръ, какъ сказано въ надписи, принесенъ въ даръ Дмитріемъ Кантакузиномъ.

По сообщеніямъ мѣстныхъ жителей, въ близкомъ отсюда разстояніи находятся развалины монастыря св. Христофора, а въ деревнѣ Марра остатки мозанкъ, занимающихъ будто бы площадь въ несколько метровъ. Проверить эти сведенія намъ однако не удалось.

**Маалула**, древняя Maglula. Это весьма живописная мёстность, находящаяся въ ущельъ Антиливана. Здъсь находится монастырь съ чудотворной иконой св. Өеклы (Табл. № 7), привлекающей въ монастырь множество богомольцевъ. Кавъ можно заключить по множеству надписей, начертанныхъ на отвѣсныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) За указаніе м'вста приношу благодарность проф. А. А. Павловскому.

скалахъ вругомъ монастыря, въ древнее время здъсь было значительное поселеніе; въ византійскую эпоху Маалула была епископскимъ городомъ. Хронологія большинства надписей даетъ четвертое или пятое стольтіе эры Селевкидовъ, т. е. указываетъ на второй въкъ христіанской эры (надписи см. Waddington, Inscriptions grecques et latines de la Syrie, р. 588, № № 2563— 2565). Надписи однако далеко не всъ прочитаны, потому что находятся весьма высоко отъ земли и требуютъ большихъ приспособленій, чтобы можно было приблизиться къ нимъ. Мы замѣтили, напримъръ, одну надпись въ девять строкъ, изъ которой за дальностью разстоянія, даже при помощи биновля, могли прочитать лишь нъсколько словъ.

Друган особенность Маалулы та, что по скаламъ ручья, протекающаго въ ущельѣ, находится множество пещеръ и малыхъ нишъ, высѣченныхъ въ скалѣ. Нѣкоторыя изъ этихъ пещеръ заслуживаютъ вниманія столько же по ихъ устройству и рельефнымъ изображеніямъ, въ нихъ сохранившимся, сколько по надписямъ (Рис. № 6).Такова, напримѣръ, пещера съ рельефомъ

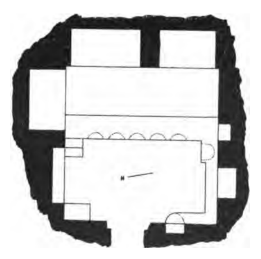


Рис. № 6. (Масшт. 1/188).

въ потолкѣ, представляющимъ орла съ распростертыми крыльями, слѣды рельефа орла замѣтили мы также въ одной нишѣ той же пещеры. Хотя вообще рельефы значительно пострадали отъ времени и отъ злонамѣренной руки, но всеже они придаютъ подразумѣваемымъ здѣсь археологическимъ памятникамъ интересъ (Рисунокъ № 7). Детальный планъ и разрѣзы пещеры представлены на таблицѣ № 8.



# Рис. № 7. (Масшт. '/10).

Вслѣдствіе недоступности положенія со стороны окружающихъ горъ, Маалула имѣла важное значеніе во время движеній и возстаній противъ турокъ среди мѣстнаго населенія. Весьма вѣроятно, что и въ древнее время скалы и пещеры Маалулы были мѣстомъ убѣжища и защиты.

Придѣлъ св. Өеклы, высѣченный въ скалѣ, напомнилъ намъ церковь въ монастырѣ Сумела близь Трапезунта.

Въ заключеніе слёдуеть замётить, что какъ въ Маалулё, такъ и въ Сейденаё содержатся Императорскимъ Православнымъ Палестинскимъ Обществомъ школъ для арабовъ. Здёсь не мёсто говорить о значеніи этихъ школъ, но находимъ справедливымъ замётить, что Палестинское Общество въ Сиріи развиваетъ весьма подезную дёятельность и пользуется большой популярностью. Намъ неоднократно приходилось слышать заявленія въ разныхъ мёстахъ Сиріи, что палестинскихъ школъ желательно имёть въ гораздо большемъ количествё.

**Ябрудъ** (хλіµа Ідµбройбыч). Въ древности здѣсь былъ епископскій городъ, нынѣ это незначительное селеніе. Въ церкви, перестроенной заново и сохраняющей лишь остатки стараго зданія, находится памятникъ весьма почтенной христіанской старины. Это мраморная плита подъ святымъ престоломъ (дл. 1,35, ширина 0,84 м.) съ надписью и рельсфными изображеніями; послѣднія совершенно сбиты и сохраняютъ лишь слѣды. По тѣмъ остаткамъ, которые еще можно наблюдать, ясно, что на доскѣ была представлена композиція Рождества Христова. Наиболѣе сохранилась надпись

+ EFNO O BOYC TON KTHCAMENON

KAI O ONOC THN ΦATNHN TOY KT ATTS +

<sup>\*</sup>Εγνω ό βοῦς τὸν κτησάμενον καὶ ὁ ὄνος τὴν φάτνην τοῦ κυρίου αὐτοῦ τ. e. позна волъ стяжавшаго ѝ и оселъ ясли господина своего (Исаін 1, 3). Эти слова пророка Исаіи сближены съ изображеніемъ Рождества въ первый разъ на памятникахъ IV вѣка (343 г.), хотя уже и ранѣе того ставились въ связь съ Рождествомъ (Толкованіе Оригена на еванг. Луки въ бесѣдѣ XIII); см. Н. В. Покровскій, Евангеліе, стр. 56.

Вторая надпись + НАГ / МАРІА служить показателемь того, что Богоматерь была представлена въ композиціи



Р. Х., и по всей вѣроятности не въ сидячемъ, а полулежачемъ положеніи. Кромѣ того то обстоятельство, что здѣсь еще не является Богоматерь OOT), CAV-(MP житъ локазательствомъ очень древняго происхожденія нашего памятника.

€]

Рис. № 8.

Что касается сохранившихся частей рельефа, самая важная представляетъ младенца Іисуса, повитаго пеленами въ исляхъ. (Рисунокъ № 8 въ натур. велич.).

На рисункъ ясли представляютъ кладку изъ камня, совершенно какъ въ Ватиканскомъ Минологіи. Надъ яслями звъзда, ниже должны были быть изображенія вола и осла, но они не сохранились. По всъмъ указаннымъ признакамъ мы должны отнести памятникъ къ концу V или началу VI въка.

Проведя ночь въ **Небк** (Nebk), гдъ собственно не оказалось болье или менье значительныхъ памятниковъ для изученія, мы получили свъденіе отъ мъстныхъ жителей, что по близости есть монастырь, а въ немъ можно находить надписи. Но до монастыря два часа пути и притомъ онъ находится въ гористой мъстности, кромъ того на счетъ разстоянія давались разноръчивыя показанія. Поэтому, не измъняя предварительно составленнаго плана, мы направились въ деревню Кара, о которой также говорили намъ какъ о важной археологической мъстности. Но слухи оказались неосновательны, какъ впрочемъ почти всегда показаніямъ мъстнаго населенія нужно довъряться съ большой осторожностью.

Въ Карв мы нашли на мъстъ древней церкви мусульманскую мечеть; въ новой постройкѣ едва можно было открыть слабые слёды древняго христіанскаго храма; что касается надписей, то всё онё оказались новыя и составлены на арабскомъ языкѣ. Въ С. І. G. n. 8830 приведены два слова изъ надписи въ стѣнѣ древней церкви, но въ настоящее время мы не замѣтили слѣдовъ надписи (ср. Waddington Ne 2566a). Для археологическаго изученія Кары теперь болёе интереса могуть представлять сохранившіяся здѣсь древнія зданія, носящія названія: ханъ Синанъ-папіа и Северный ханъ. Это безъ всякаго сомнѣнія памятники византійскаго происхожденія, что доказывается системой кладки стень и сводовь; надъ воротами, въ нише, можно видеть рельефъ чаши. Весьма можеть быть, что здёсь была укрыленная башня, или даже хастроу, въ которомъ помѣщался византійскій гарнизонъ. Арабы воспользовались этими укрѣпленіями для своихъ цѣлей и сдѣлали въ нихъ соотвѣтствующія передълки и приспособления, такова одна арка арабской работы.

Наиболёе интересное и важное мёсто затёмъ представляеть Гауаринъ (Haouârîn). Пріурочить это названіе къ какому-либо изъ древнихъ городовъ въ занимающей насъ мёстности чрезвычайно трудно. Прежде всего на спеціальныхъ даже картахъ весьма мало отмёчено географическихъ мёсть на границѣ пустыни между Сиріей и Пальмирой. Въ атласѣ Киперта здёсь

находимъ Jabrada (конечно вышеуказанный Yabroud) и Adarin. т. е. повидимому нашъ Гауаринъ; въ атласъ Spruner-Menke на этомъ мъстъ читается Ocurura и нъсколько далъе Averia. Итакъ, получается три названія для м'естности, где находится Гауаринъ. Мы два раза изучали археологические памятники Гауарина: на пути въ Пальмиру и на пути изъ Пальмиры, и вынесли то впечатлёніе, что здёсь имбется весьма важный памятникъ христіанской культуры, къ сожалёнію совсёмъ неизвъстный, заброшенный и безпощадно разрушаемый живущими въ его развалинахъ полудикими обитателями. Дать объ немъ нѣ. сколько болье подробное представление важно еще и потому, что Гауаринъ можетъ служить типомъ для многочисленныхъ городовъ этой мертвой страны, въ которой въ начал' христіанской эры кипѣла бойкая жизнь въ городахъ и деревняхъ. Большинство сирійскихъ городовъ въ настоящее время или въ развалинахъ, или покрыто слоемъ земли, и для поверхностнаго наблюдателя не можетъ представлять никакихъ признаковъ бившей здёсь ключомъ культурной жизни.

Въ большинствё случаевъ бедуинское племя живетъ на мѣстѣ стараго города; жалкія хижины и загородки для скота ютятся близъ стѣнъ, маскируя такимъ образомъ красивую арку или апсиду и прикрывая грязью и нечистотами мраморную настилку пола, барельефъ, базу или стволъ колонны. Важное археологическое значеніе мѣстности обнаруживается тогда, когда случай дастъ возможность открыть по близости отъ такихъ



Рис. № 9. (Масшт. 1/800).

развалинъ помѣщенія подземнаго города. Почти всегда по близости отъ сирійскаго города есть подземный городъ мертвыхъ, устроенный съ большимъ вкусомъ и хранящій въ себѣ больше памятниковъ, чѣмъ надземный городъ.

Въ Гауаринѣ прежде всего обращаютъ на себя вниманіе остатки громадныхъ сооруженій.

Въ серединъ современнаго поселенія возвышается большое зданіе (Габл. № 9), имъющее видъ башни, основаніе которой равняется 21×29 метровъ (рисун. № 9).

#### **Ө.** И. Успенскаго.

Въ это зданіе ведуть двѣ двери: сѣверовосточная шириной въ 2.35 м., югозападная въ 1.27 м. Съ внутренней стороны находимъ здѣсь обширное помѣщеніе въ 17.70×11.55 м., по сторонамъ котораго имѣется по три камеры. На внутреннихъ стѣнахъ наблюдаются пробоины или гнѣзда отъ балокъ, свидѣтельствующія, что зданіе состояло изъ нѣсколькихъ этажей. Не можетъ быть сомнѣнія, что здѣсь мы имѣемъ слѣды укрѣпленія древняго Гауарина отъ эпохи римскаго господства. Это можно заключать какъ по толщинѣ внѣшнихъ стѣнъ, такъ и

по положению здания относительно древнихъ стѣнъ бывшаго зд'есь города. Въ византійскую эпоху это здание также продолжало служить для цёлей защиты и подвергалось передълкамъ и приспособленіямъ, что видно изъ нѣкоторыхъ остатковъ византійскаго искусства. Такъ на фронтонѣ вороть съ югозапада сохранился камень съ изображеніемъ трехъ крестовъ въ кругѣ, надъ с'веровосточными воротами находятся также камни съ крестами и съ орнаментомъ (лавровый вѣнокъ). (Рис. 10 и 11).

Въ небольшомъ разстояніи отъ этой башни, во дворъ одного бедуина, находится замаскированное большимъ камнемъ от-

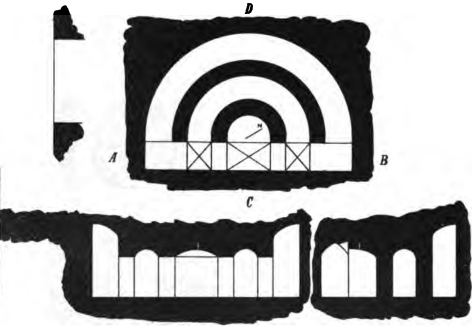


Рис. № 10.



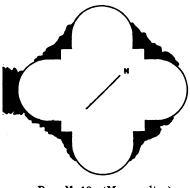
# Рис. № 11. (Масшт. 1/20).

верстіе, ведущее въ подземелье. Въ планѣ это подземелье представляетъ два концентрическихъ полукруга шириной въ 0.62 и 0.65 м., упирающіеся концами въ прямой корридоръ, который имѣетъ въ ширину 0.75 и въ длину 5.32 метра. По серединѣ этого корридора находится полукруглая ниша въ видѣ апсиды (1.22 м. ширины и 0.75 глубины). Эта часть подземелья перекрыта низкимъ стрѣльчатымъ сводомъ, который передъ нишей и при встрѣчѣ съ внутреннимъ полукруглымъ корридоромъ (концентрическій полукругъ) образуетъ три крестовыхъ свода. Отсутствіе входныхъ дверей и толстый слой штукатурки, покрывающій все подземелье, — достаточные признаки, что мы имѣемъ здѣсь цистерну, напоминающую посвоему плану нѣкоторыя константинопольскія того же назначенія сооруженія (см. Стржговскій, Die Byzantinischen Wasserbehälter, Wien 1893). (Рис. № 12).



Разрѣзъ А—В. Рис. № 12. (Масшт. <sup>1</sup>/<sub>100</sub>). Разръзъ С-D.

Къ сѣверозападу отъ деревни среди мусора и обломковъ камней можно видѣть части зданія (см. рис. 13), имѣющаго крестообразную форму съ закругленными концами (21.5×21.5 м.).



Ряс. № 13. (Масшт. 1/800).

Но отъ этого зданія такъ мало сохранилось, что было бы рискованно дёлать догадки на счетъ его плана и первоначальнаго назначенія.

Но главные памятники Гауарина суть остатки церковныхъ зданій. Такова, напримъръ, церковь, отъ которой сохранилась апсида съ тремя окнами и часть конхи. (Табл. № 10). Вся площадь церкви покрыта

обломками, которые показывають, что здѣсь было громадное сооруженіе. На обширной площади, гдѣ расположенъ былъ древній городъ, на каждомъ шагу встръчаемъ кучи щебня и фрагменты тесаннаго камня. Мёстные жители говорять о существования здѣсь въ старое время семи церквей, во всякомъ случаѣ больпинство осмотрѣнныхъ нами развалинъ несомнѣнно представляеть остатки церквей, что доказывается существованиемъ апсидъ съ восточной стороны зданій. Нельзя также не замётить, что вся площадь Гауарина покрыта большими кусками мрамора и обработаннаго камня, изъ чего нельзя не заключить, что здёсь быль большой городь, съ нёсколькими громадными городскими постройками. Всего любопытнѣе остатки одной церкви, стоящей внѣ деревни. Въ фундаментъ апсиды лежать базы громадныхъ колоннъ, положенныя горизонтально; одинъ изъ пилястровъ, поддерживавшихъ сводъ, утверждается на громадной базъ, повидимому оставшейся in situ. (Табл. № 11). Это ведеть въ догадкъ, что христіанскій храмъ построенъ на мёстё стараго римскаго зданія и что матеріаль для постройки храма взять быль изъ разрушеннаго стараго зданія. — Особенностью архитектуры церквей Гауарина нужно при-

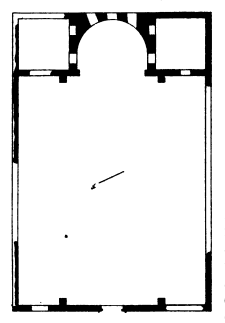


Рис. № 14. (Масшт. 1/400).

знать то, что апсиды у нихъ придѣланными оказываются или вставленными въ обывновенное прямоугольное зданіе, иначе говоря, что черезъ придѣлку апсиды обыкновенное зданіе обращалось въ храмъ. Это доказывается между прочимъ и твмъ, что апсида не составляетъ нераздѣльнаго цѣлаго съ восточной стѣной храма, а приставлена къ ней, и что во многихъ случаяхъ приходилось наблюдать, что апсида построена совершенно изъ другого матеріала (рис. № 14), чёмъ стёны храма (капители и базы колоннъ, фронтоны, обработанный камень и проч.).

Можно бы думать, что храмы Гауарина строились на́своро, или что на потребности христіанскаго культа обращались готовыя зданія языческой эпохи. При такихъ условіяхъ нельзя ожидать примѣненія современнаго искусства къ храмамъ въ Гауаринѣ. Въ настоящее время величественныя развалины Гауаринскихъ церквей служатъ загонами для скота, а мѣстные жители готовятъ въ нихъ матеріалъ для отопленія (кизякъ). (См. Табл. №. 10).

Указанный характеръ апсидъ въ Гауаринѣ повторяется во многихъ мѣстахъ въ Сиріи и ниже будетъ нами отмѣчаемъ. Чтобы не возвращаться нѣсколько разъ къ объясненіямъ по поводу этой особенности, позволяемъ себѣ присоединить нѣсколько замѣчаній. Апсиды встроенныя или пристроенныя къ параллелограму базилики принадлежатъ къ особенностямъ древнѣйшихъ христіанскихъ церквей. This internal apse is a feature of very great antiquity, and it was characteristic of all the earliest churches of Asia and Europa — Butler, The ancient coptic churches of Egypt, Oxford 1884, vol. I. p, 33.

Такое устройство апсидъ найдено въ Алжирѣ, см. Меlanges d'arch. et d'hist. XIV (1894), p. 36, 47, 57, 60, 62, 65; въ Палестинѣ, см. de Vogüé, Les églises de la Terre Sainte, pl. XXV; Syrie Centrale, pl. 59, 60, 63, 65, 68, 116, 118, 139, 149; Н. К. Клуге въ Сообщ. Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества, XII (1961), № 2, стр. 184, 205, 214<sup>1</sup>).

1

Осматривая частныя зданія — жалкія хижины бедуиновь, мы напали на остатки древней христіанской эпохи. Въ стѣнѣ одного дома оказались обломки плиты, составлявшей часть алтарной преграды, на которой имѣется монограмма, кресть и византійскій орнаментъ. Весьма жаль, что монограмма не можеть быть возстановлена, такъ какъ медаліонъ разбить и не всѣ буквы сохранились (рис. № 15). Не можетъ подлежать сомнѣнію лишь то, что въ Гауаринѣ — въ частяхъ и въ цѣтомъ — сохранились христіанскіе памятники V или VI вѣка.

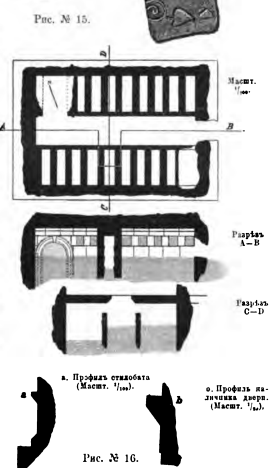
При ознакомленіи съ древностями Гауарина удалось намъ получить свёдёнія на счеть подземнаго города, т. е. пещеръ или катакомбъ для погребенія мертвыхъ. Въ получасовомъ разстояніи отъ Гауарина къ сёверозападу находится башня. Наружныл

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) За указаніе мість приносимь благодарность члену Института Ө. И. Шмиту.

стѣны ея, возвышающіяся надъ профилированнымъ стиловатомъ, сложены изъ хорошо обработаннаго матеріала, взятаго изъ другихъ построекъ (рис. № 16). Неболь-

шой проломъ въ восточной стѣнѣ ведетъ

внутрь башни, которая представляетъ собой прекрасно сохранившуюся гробницу съ мѣстами для погребенія, по об'в стороны продолговатаго пространства (корридора), имѣющаго въ длину 8.35 м. Въ съверной стѣнѣ находится восемь отдѣльныхъ мѣсть для погребенія (ниши) и кром' того дверь въ 1.3 м. шириной; въ южной же ствнъ было повидимому десять компартиментовъ; изъ нихъ одинъ разрушенъ во время перестройки гробницы. причемъ на этомъ мѣстѣ устроена лѣстница, ведущая на верхъ. Хотя въ на-



стоящее время гробница сильно завалена мусоромъ и обломками камня, но есть еще полная возможность прослёдить способъ погребенія труповъ въ указанныхъ выше нишахъ. Каждый компартиментъ представлялъ нёсколько отдёленій или ярусовъ, позволявшихъ хоронить здёсь нёсколько труповъ (см. на рис. 16 разрёзъ А.—В). М'ёста для loculi устроены были такимъ образомъ, что крышка нижняго служила основаніемъ для верхняго. При самомъ поверхностномъ осмотрё этой башни можно видёть, что первоначально это былъ погребальный памятникъ; но позднёе онъ былъ передѣланъ и приспособленъ для военныхъ цёлей, причемъ наружныя стѣны утолщены новой облицовкой.

О важномъ значеніи мѣстности, занимаемой Гауариномъ, свидѣтельствуетъ и то, что городъ окруженъ былъ стѣнами; на сѣверовосточной сторонѣ стѣны оказались остатки башни. По линіи стѣнъ можно судить, что собственный городъ долженъ былъ лежать въ серединѣ, гдѣ находятся наиболѣе замѣтные археологическіе памятники.

Въ получасовомъ разстоянии отъ Гауарина находится селение **Маинъ**, въ которомъ сохранились остатки прекраснаго древняго храма (рисун. № 17). Тамъ же въ одномъ частномъ.

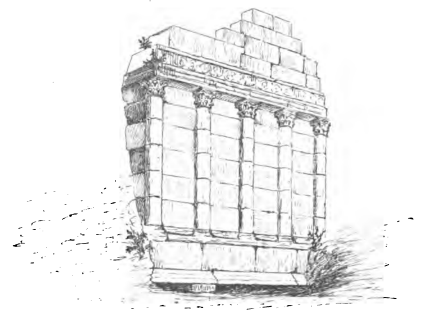
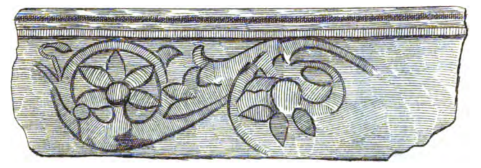


Рис. № 17.

домѣ мы нашли остатки фриза, составлявшаго принадлежность большого зданія (длина 1.30 м., высота 0.45). (Рис. № 18).



#### Puc. Nº 18.

Въ часовомъ разстояни къ с. отъ Гауарина близь деревни Гайдеръ находится общирное мѣсто погребенія или городъ мертвыхъ. Внѣшнимъ признакомъ онаго служать возвышающіяся надъ землей башни, сохравившіяся въ полуразрушенномъ видъ, по близости отъ которыхъ наблюдаются возвышения со входами въ пещеры. или въ большія подземныя сооруженія, приготовленныя для погребенія. Особенностью посѣщенной нами башни служить то, что въ нижней ея части находится родь корридора, крытаго огромными блоками, опирающимися на камни, покрывающіе loculi или м'еста погребенія узкія и длинныя. Съ л'евой стороны корридора такихъ компартиментовъ 10 — каждый для двухъ погребеній —, съ правой же стороны 8, такь какъ съ этой стороны находится арка, ведущая въ другое, закрытое пом'вщеніе. Все описываемое пом'ъщение засыпано землей, такъ что можно наблюдать лишь верхнюю часть арки. Любопытно отмѣтить, что каменные блоки, изъ которыхъ построена нижняя часть башни, состоятъ изъ твердаго похожаго на гранитъ камня, который былъ привезенъ въ эту мѣстность издалека. Это громадное сооружение для погребения мертвыхъ, находящееся по близости отъ жалкаго селенія Гайдеръ, населеннаго полудикими обитателями изъ бедуиновъ, свидътельствуетъ, что по близости былъ въ древности большой городъ.

Крайній населенный пункть, въ которомъ мы переночевали на границъ безводной пустыни, былъ Каріатеннъ. Здъсь предстояло запастись водой и продовольствіемъ для перехода безводнаго пространства около 80 километровъ. Въ домъ мъстнаго шейха находится собраніе древностей. Какъ можно было уб'ёдиться впосл'ёдствіи при ознакомленіи съ скульптурными



Рис. № 19.

памятниками Пальмиры, большинство рельефовъ и бюстовъ, находящихся у шейха, происходитъ изъ неисчерпаемыхъ богатствъ подземной Пальмиры. Здѣсь мы обратили вниманіе на рельефъ юноши съ вьющимися волосами въ короткомъ хитонѣ, подпоясанномъ подъ чреслами. Хитонъ украшенъ расшитой каймой по подолу, по концамъ рукавовъ и по есему переду. Въ рукахъ у юноши, прижатыхъ къ груди, блюдо, на которомъ возлежитъ агнецъ (Рисун. № 19).

Слѣдуетъ отмѣтить, что подобная же фигура съ агнцемъ на рукахъ повторяется на другомъ рельефѣ. (Рис. № 20).

. Любопытны далёв рельефы женщины или съ младенцемъ на рукахъ — это излюбленный сюжетъ пальмирскихъ ката-







комбъ —, или съ разными аттрибутами женскихъ занатій въ рукахъ или возлѣ бюста (табл. № 12); наконецъ здѣсь же мы замѣтили рельефы лежащаго льва и быка съ ремнемъ на шеѣ. — Кромѣ того здѣсь нашли нѣсколько надписей, большинство которыхъ на арамейскомъ языкѣ. Весьма любопытна надпись съ крестоподобными знаками (рисун. № 21).

Подобные знаки, находимые на арамейскихъ надписяхъ, получаютъ особенный интересъ при сопоставленіи ихъ съ староболгарскими надписями на греческомъ языкѣ, относящимися завѣдомо къ языческой эпохѣ (времени Крума и Омортага).

> **Пальмира.** Пальмирскіе памятники и нынѣ еще не могутъ не поражать путешественника какъ своимъ величественнымъ характеромъ, такъ и своимъ мѣстонахожденіемъ за предѣлами безлюдной и безводной пустыни. Пальмирскіе памятники кромѣ того возбуждаютъ большой интересъ и тѣмъ, что, находясь вдали отъ культур

ныхъ центровъ, оказываются совершенно беззащитными отъ. невъжества и безцеремоннаго хищничества. Отъ Дамаска и Бейрута по всей Сиріи можно встр'вчать въ частныхъ рукахъ бюсты и рельефы изъ Пальмиры, легко отличаемые какъ по чертамъ лица и отдълкъ волосъ на головъ, такъ въ особенности по одежду. Въ нукоторыхъ мустахъ намъ попадались цълыя коллекціи пальмирскихъ рельсфовъ и бюстовъ. Это показываеть, до какой степени подвергаются расхищенію пальмирскіе памятники и какъ они беззащитны. Это происходить отъ того, что на мѣстѣ стараго города, или лучше въ оградѣ его знаменитаго храма, живеть цёлое племя полудивихъ бедунновъ: многіе изъ обитателей этого историческаго города получили вкусъ къ изслѣдованию его надгробныхъ памятниковъ и достаютъ оттуда новые археологические предметы. М'Естный начальникъ небольшого гарнизона едва-ли въ состояни обуздать хищничество, тъмъ болфе, что находящаяся въ его распоряжени воманда даже не можеть знать, какимъ путемъ и когда появляются на свъть скульптурные памятники, между тъмъ какъ между мъстными жителями есть прекрасные знатоки пальмирскихъ катакомбъ, которые съ полиціей не делятся своимъ знаніемъ, хотя и дѣлятся вырученной за проданные памятники добычей.

Независимо отъ того, время и перемѣны климата производятъ свое вліяніе на архитектурные памятники Пальмиры. Такъ въ нѣкоторыхъ мѣстахъ величественныя арки угрожаютъ паденіемъ, потому что выпалъ или сошелъ со своего мѣста тотъ камень, на положеніи котораго основывается связь арочнаго свода. Такъ, во многихъ мѣстахъ постепенно падаютъ колонны, унося вмѣстѣ съ тѣмъ надписи и громадные каменные блоки надъ капителями колоннъ. Постепенно пыль и мусоръ покрываютъ поваленныя на землю изящныя колонны.

О Пальмирѣ на русскомъ языкѣ писалъ князь С. Абамелекъ-.Лазаревъ, Пальмира. Археологическое изслѣдованіе. Спб. 1884. О постепенномъ ознакомленіи съ Пальмирой — стр. 36—37. Нашему соотечественнику принадлежить открытіе извѣстнаго пальмирскаго таможеннаго тарифа (см. стр. 42 и слѣд.) О сирійскихъ памятникахъ см. Simonsen, Sculptures et Inscriptions de Palmyre à la glyptoth. de Ny-Carlsberg, Copenhague 1889.

Прежде всего предстояло здёсь ознакомиться съ состояніемъизвёстнаго памятника, отврытаго княземъ Абамелекъ-Лазаревымъ, именно съ двуязычной надписью таможеннаго тарифа. Этотъ

памятникъ, извъстный лишь небольшому числу спеціалистовъ, не обращаеть на себя вниманія обыкновенныхь путешественнивовь и по положению, въ которомъ находится, не можетъ быть предмстомъ вниманія. Это есть весьма большихъ размёровъ плита, находящаяся въ вертикальномъ положении и покрытая со всёхъ сторонъ землей, такъ что надъ поверхностью торчить только самая верхняя часть, не имѣющая буквъ. Лицевая сторона плиты, когда ее освободили отъ земли, оказалась разделенной на четыре отдёленія, изъ коихъ въ каждомъ находится греческое и арамейское письмо. Между отдёленіями есть свободная оть письма полоса отъ 15 до 20 сантиметровъ въ ширину. Всъ четыре отдёленія, въ которыхъ находится надпись. сохранились далеко не одинаково. Прежде всего въ первомъ и послѣднемъ есть квадратныя выбоины, кромѣ того тѣ же отдѣленія не сплошь записаны, а представляють свободную оть письма поверхность, бол'е записаны второе и третье отделение. Нужно также заметить, что во многихъ местахъ поверхность камня вылущилась, такъ что чтеніе представляется весьма затруднительнымъ. Не менѣе того пострадалъ самый верхъ плиты, не засыпанный землей: отколото нѣсколько кусковъ и притомъ уже послѣ описанія, сдѣланнаго княземъ Абамелевъ-Лазаревымъ. Изъ этого послъдняго обстоятельства можно видѣть, что нужно почитать большимъ счастьемъ, что плита осталась до послёдняго времени не обнаженной отъ земли. — И мы послъ снятія фотографіи съ плиты позаботились снова закрыть землей весь камень и сравнять мёсто, чтобы оно не кидалось въ глаза. Длина плиты 5.45 м., высота 2.40 м. Весьма важнымъ обстоятельствомъ нужно однако признать то, что письмомъ не занята вся поверхность сверху до низу. Въ первомъ отдѣленіи письмомъ занято сверху внизъ 1,34 м.; во второмъ 1.47; въ третьемъ 1,35; присоединивъ еще карнизъ 0,23 м. мы найдемъ высоту плиты записанной надписью 1,70 м. Такимъ образомъ, почти на 1 м. высоты наша плита не представляеть надписи и поэтому легко можеть быть распилена въ нижней части безъ всякаго вреда для письма. Это обстоятельство слёдуеть принять во внимание при соображеніяхъ о перевозкѣ этой надписи, такъ какъ ясно, что плита, въ цѣломъ составѣ представляющая грузъ до 700 или болѣе пудовъ, не можеть быть погружена на обыкновенныя дроги и вообще представляеть такую тяжесть, которая для своего передвиженія нуждается въ чрезвычайныхъ средствахъ.

#### Ө. И. Успенскаго.

Обратная сторона плиты, на сколько можно было судить по небольшой части обнаженной отъ земли, представляетъ необработанную поверхность, такъ что устраняется всякая мысль о какой-либо надписи на этой сторонъ плиты. Для правильнаго установленія фотографическаго аппарата необходимо было не только совершенно обнажить лицевую сторону плиты, но еще раскопать значительную часть земли, прилегающей къ плить; при этихъ работахъ обнаружены были слёдующія данныя. Прежде всего найденъ маленькій обломокъ камня съ буквами АГО и подъ ними П. Это обломокъ карниза нашей плиты. По близости къ плитѣ находится часть ствола громадной колонны, затёмъ большихъ размѣровъ необработанный камень, наконецъ въ самомъ низу и притомъ почти у подножья плиты еще громадныхъ размёровъ камень. Это послёднее обстоятельство было причиной, что мы никакъ не могли установить того факта, на чемъ утверждена плита и находится ли она на мъстъ первоначальной своей постановки, или же нътъ. Такъ какъ плита до сихъ поръ находится въ совершенно правильномъ вертикальномъ положении, то можно думать, что она опирается или на пьедесталъ, или на какія-нибудь приспособленія съ противоположной стороны, которая осталась не обнажена и которую очищать отъ земли мы не имѣли смѣлости, чтобы не возбудить ненужныхъ подозрѣній и излишняго вниманія со стороны мёстной власти.

Снявь фотографію съ надписи и зарисовавь форму плиты, мы могли считать свою задачу по отношению къ надписи овонченной темъ более, что эта работа отняла у насъ три дня изъ 7, проведенныхъ въ изслёдовании Пальмиры. — Въ настоящее время занимающая насъ плита, вслёдствіе ходатайства г. Императорскаго Россійскаго Посла въ Константинополь, Его Величествомъ Султаномъ пожертвована Россіи, перевезена изъ Пальмиры въ Бейрутъ и отсюда препровождена на пароход' Русскаго общества въ Одессу. — Ближайшія обстоятельства, касающіяся произведенныхъ вокругъ плиты раскопокъ и способа нагрузки камня на дроги и перевозки его, а равно и сделанныхъ при этомъ наблюдений по отношению къ способу утвержденія нижней части камня, — составляють предметь журнала, веденнаго Я. И. Хури, которому Императорскимъ Россійскимъ Посольствомъ была поручена перевозка плиты.

Ознакомленіе съ пальмирскими памятниками — даже поверхностное — требуетъ значительнаго времени. Въ особенности слёдуетъ принимать во вниманіе время года. Мы прибыли въ Пальмиру въ первыхъ числахъ мая; жара была такая удручающая, что работать можно было только до 9 ч. утра, а потомъ до 5 по полудни приходилось сидёть или лежать въ палаткъ безъ движенія. Если имъется въ виду спеціальная цъль и изученіе на мъстъ подробностей, то нужно разсчитывать по крайней мъръ на семь, а то и на 10 дней. — Пальмирсвіе горячіе источники и теплыя ванны представляютъ прекрасное, хотя и единственное, развлеченіе для путешественника.

Капитальнёйшій памятникъ Пальмиры — храмъ Солнца почти недоступенъ для детальнаго изученія. Почти вся площадь обширнаго полуразрушеннаго зданія занята жалкими лачугами, въ которыхъ ютится небольшое бедуинское племя. Хижины и хлёвы для скота, то прислоненныя къ стёнамъ старыхъ храмовыхъ построекъ, то сдёланныя изъ обломковъ мрамора и обработаннаго камня между величественными колоннами храма, весьма затрудняютъ составить отчетливое впечатлёніе о планё и главныхъ частяхъ храма. Нужно однако замётить, что жители не чуждаются иностранцевъ, охотно впускаютъ ихъ въ свои хижины и помогаютъ подниматься на кровли хижинъ, чтобы прочитать тамъ и здёсь надпись, разобрать рельефъ или разсмотрёть направленіе стёнъ храма Солнца.

Мы не беремъ на себя задачи знакомить съ Пальмирой вообще, достаточно указать прекрасныя описанія этого интереснаго памятника древности у иностранныхъ путешественниковъ. Наиболѣе бросается въ глаза въ Пальмирѣ обиліе надписей. Эти надписи находятся въ громадномъ числѣ на колоннахъ и на могильныхъ памятникахъ. Надииси на колоннахъ суть или декреты въ честь императоровъ или почетныя постановленія въ честь государственных лицъ, военныхъ и гражданскихъ чиновниковъ. Большинство такихъ надписей издано или въ С. І. G. или у Waddington'a, или въ указанной выше книгѣ Симонсена, хотя нельзя сказать, что представляемый надписями матеріаль исчерпань для изученія устройства и управленія Пальмиры. Нътъ сомнънія, что продолжительное пребываніе въ Пальмиръ и тщательное изслъдование развалинь зданий можетъ дать еще не мало новыхъ надписей, не говоря уже о томъ, что правильныя раскопки объщають увеличить какъ эпигра-

фическій матеріаль, такь и скульптурный. Такь почетныя надписи во множеств'я лежать въ земл'я вм'яст'я съ колоннами, въ чемъ мы могли уб'ядиться, обнаживъ отъ земли стволъ одной колонны къ югу отъ такъ называемой базилики Діоклетіана, причемъ обнаружилась надпись въ 9 строкъ. Начало надписи весьма стерто и частію испорчено, изъ продолженія можно вид'ять, что это былъ декретъ въ честь Аврелія, оказавшаго городу большія услуги.

ΑΥΡΗΛΙΟΝΦΥΛΗCTΗCΑΥΤΗC.....εὐεργετησ-ΑΝΤΑΑΥΤΟΙCΕΝΠΟΛΛΟΙCΠΡΑΓΜΑCΙΝ ... ΚΤΙCΜΑCΙΝΚΑΙΑΝΑΘΗΜΑCΙΝ ΑΝΑΛΩΜΑCΙΝΟΥΚΟΛΙΓΟΙCΤΕΙΜΗC ΕΝΕΚΕΝΕΤΟΥCΕ̈́ŌTMΗΝ[¿ς CEΠΕΡΕΙΤΙ[ου

Большинство надписей на мѣстномъ пальмирскомъ или арамейскомъ языкѣ. Въ особенности надгробныя надписи всегда почти на арамейскомъ.

Пальмирскіе памятники на поверхности земли далеко однако не могутъ дать идеи объ археологическомъ значеніи этого замѣчательнаго города.

На окраинахъ Пальмиры обращають на себя вниманіе особые монументальные памятники, имеющіе видь башень; на самомъ дёлё это усыпальницы, въ которыхъ покоятся останки богатыхъ пальмирцевъ. (Табл. Ж 13). Эти башни въ большинствъ указывають на присутствіе по близости находящихся подъ землей пом'вщеній для погребенія мертвыхъ. Эти посл'яднія представляють собой или отдёльныя залы съ саркофагами и могилами по сторонамъ, или сложныя подземныя помѣщенія, подобныя катакомбамъ, украшенныя скульптурными произведеніями пальмирскихъ мастеровъ и фресковой живописью по ствнамъ. Всв памятники, о которыхъ мы говорили выше, выносятся изъ погребальныхъ помѣщеній. Сколько ихъ расхищено и сколько остается не тронуто, никто сказать не можеть, потому что хорошо знають подземныя усыпальницы только тЕ, которые имѣють интересь скрывать оть другихъ то, что имъ доступно.

Посъщение гробницъ и подземныхъ помъщений для мертвыхъ не только представляетъ живой интересъ съ точки зръния ознакомленія съ пальмирскими памятниками, но можетъ вознаграждаться неожиданными и важными находками. Уже мы начали дёлать приготовленія къ обратному движенію, какъ получили извѣстіе, что есть одна пещера недавно открытая, которая представляетъ большой интересъ.

Чтобы войдти въ пещеру, мы должны были воспользоваться тёмъ отверстіемъ, которое указалъ намъ феллахъ, и которымъ по приставленной лёстницё мы спустились въ подземелье. Это отверстіе было впрочемъ заложено камнями и повидимому извёстно было одному нашему путеводителю, который первый и открылъ эту пещеру и достаточно ее расхитилъ, какъ видно будетъ изъ нижеслёдующаго.

Небольшое отверстіе, ведущее въ пещеру, находится на окраинѣ города, на волнообразной мѣстности представляющей рядъ возвышеній. Въ весьма близкомъ разстояніи отсюда возвышаются стѣны монументальной башни — усыпальницы, частію уже разрушенной. Изъ ямы, въ которую мы спустились, ведетъ узкій проходъ, сдѣланный очевидно весьма недавно, въ обширное подземное помѣщеніе. Какъ можно было убѣдиться при ближайшемъ вниманіи, этотъ проходъ сдѣланъ былъ поверхъ каменной арки составляющей принадлежность входныхъ воротъ въ пещеру, какъ въ этомъ легко убѣдиться, смотря на проломъ съ внутренней стороны (рис. № 22).

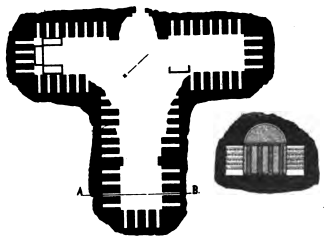


Рис. № 22. (Масшт. '/....).

Такъ какъ входъ пришелся почти подъ самымъ сводомъ, то можно думать, что первые посѣтители пещеры не мало

#### Ө. И. Успенскаго.

содъйствовали разрушенію сводовъ, чтобы устроить спускъ въ помъщенія пещеры. Во всякомъ случать мы нашли всю часть пещеры близь входа паполненной мелкимъ камнемъ, щебнемъ и мусоромъ, что объясняется какъ разрушеніемъ сводовъ, образованныхъ изъ цемента и мелкаго качня, такъ и паденіемъ пилястровъ и другихъ архитектурныхъ частей, имѣвшихъ назначеніемъ придать весьма общирной пещеръ желаемую форму отдѣльныхъ залъ или помъщеній для умершихъ. Въ настоящее время можно различать въ пещеръ три залы.

Начнемъ обзоръ съ той части, которая находится направо отъ входа. Это есть сводчатое зданіе удлиненной формы, по обѣимъ сторонамъ котораго идетъ рядъ пилоновъ или простёнковъ, образующихъ loculi или мёста для погребенія умершихъ. Въ эти мъста между стънами клались снизу до верху мертвецы, причемъ всякій трупъ отдѣлялся отъ верхняго плитой и замазывался глиной. Можно предполагать, что въ каждомъ компартиментъ было до 6 или 7 погребений. Если принять во вниманіе, что на правой сторонѣ въ нашемъ помѣщеніи находится восемь, на лёвой шесть мёсть, и если въ каждомъ было 7 loculi, то ясно, что эта зала могла служить мъстомъ погребенія для сотни умершихъ, при томъ всѣ мѣста были такъ устроены, что сейчасъ же надъ свѣжепогребеннымъ трупомъ готовились новыя мъста для слъдующаго погребенія. Такъ какъ въ мъстахъ погребенія мы нашли массу щебня и извести, то затрудняемся опредѣлить количество рядовъ погребеній въ каждомъ отдѣльномъ помѣщеніи. Теперь всв почти мъста погребеній уже разорены, скелеты частію разрушены, частію выброшены изъ м'всть погребенія. Весьма однако возможно, что внизу подъ слоемъ мусора окажутся еще нетронутыя могилы, но для этого потребовалась бы расчистка всей мёстности погребеній. Мы даже не можемъ теперь судить о высотѣ залы, такъ какъ подъ ногами имѣемъ неопредѣленной толщины слой щебня и каменныхъ обломвовъ и скульптурныхъ: торсы, бюсты, рельефы и т. п. Существенной особенностью этой залы слёдуеть однако признать саркофаги, отъ варварскаго расхищенія и истребленія коихъ и произошли скульптурные фрагменты, о которыхъ сейчасъ говорено было. Въ задней части этого помѣщенія находятся три саркофага; два изъ нихъ — что по бокамъ залы — очень пострадали отъ хищнической руки, сохранился же до извъстной степени тоть, который находится въ серединѣ и примыкаетъ къ задней ствнѣ залы. гдѣ также находятся loculi для погребеній. Какъ можно судить по болѣе сохранившемуся, саркофаги предназначались не для одного лица, и состояли изъ слёдующихъ составныхъ частей: а) изъ нижняго ящика, въ коемъ имѣлось два погребенія, совершенноотдѣленныя одно оть другаго, какъ это показано выше; въ этомъотдѣленіи есть четырехугольное отверстіе, позволяющее ясновидъть содержимое этой части саркофага; б) изъ средняго ящика, характернымъ отличіемъ котораго служать медаліоны: ихъ четыре по фасу и два по бокамъ съ чашевидной колонной поугламъ, — выше медаліоновъ бордюръ — орнаменть разнаго рисунка; в) наконецъ изъ плиты, которая опирается на кайму сь орнаментомъ и вся украшена скульптурными изображеніями. Эти скульптурныя изображенія — то полная фигура, то бюсть совершенно разбиты на двухъ саркофагахъ и самая доска снята съ мъста, и можетъ быть наблюдаема на прежнемъ мъстъ только на одномъ саркофагѣ. Изображенія на ней состоять изъ 5 фигуръ. Центральная фигура опирается лёвымъ локтемъ на шитую узорами подушку и находится въ полудежачемъ состоянии; въ лёвой рукё у ней чаша; рядомъ съ ней другая и также цёльная фигура въ такомъ же положени. Передъ ними двѣ фигуры меньшихъ размѣровъ въ стоячемъ положении, наконецъ одна сидить. Замътны остатки примънения. красокъ для нѣкоторыхъ частей одежды. Детальныхъ наблюденій нельзя однако сдёлать, потому что всё юловы отбиты и нъкоторыя такъ грубо и неискусно, очевидно при помощи самаго элементарнаго орудія, что нижнія части лица остались на плить, а верхнія оказались сбиты. Можно однако отметить чрезвычайно тонкую обработку одежды и детальныя работы по выдёлкё украшеній на женскихъ фигурахъ. Эта особенность можеть быть признана характерной въ пальмирскихъ художественныхъ прозведеніяхъ. Для того, чтобы дать наглядное представление о скульптурной части пальмирскихъ саркофаговъ, даемъ фотографію съ одной доски, снятой съ саркофага и находящейся въ вонакъ пальмирскаго мудира (табл. Ж 14). Здъсь въ центръ возлежащая фигура съ весьма хорошо выдъланной короткой одеждой и шитьемъ по каймамъ. Саркофагъ съ сохранившимися на своемъ мёстё составными частями представляеть весьма импозантную картину. Примыкая одной или двумя сторонами въ ствнамъ, онъ получалъ обработву тольво съ твхъ сторонъ, которыя оставались на виду.

# Ө. И. Успенскаго.

Переходя къ слёдующей залё, находящейся налёво оть входа, нужно прежде всего замътить, что она распланирована совершенно также, какъ и первая. По бокамъ расположены мъста для погребеній совершенно по той же системѣ, какъ и въ первомъ пом'вщения. Каждый отдёльный компартименть даваль мъсто шести или семи погребеніямъ, изъ коихъ каждое отдълялось плитой и замазывалось. Разность оть описанной выше залы та, что здёсь нёть въ настоящее время саркофаговь, -- хотя это не служить доказательствомь, что ихъ и прежде не было, такъ какъ мы замътили часть саркофага съ правой стороны при входѣ въ этотъ за въ. О степени разрушенія, постигшей этотъ залъ, можно судить по слою земли и щебня, покрывающаго половину указаннаго саркофага; здёсь же оказались во множествё разбросанные подъ ногами и частію покрытые мелкимъ щебнемъ бюсты съ отбитыми головами. Это не могли быть рельефы съ саркофаговъ, это были отдёльно приготовленные бюсты, очевидно предназначавшіеся для усыпальниць.

По поводу этихъ бюстовъ слёдуетъ сдёлать нижеслёдующее замѣчаніе. Большинство пальмирскихъ бюстовъ, видённыхъ мной въ Бейруть, Дамаскь и Каріатейнь, происходять изъ пальмирскихъ усыпальницъ, и можно думать, что эта свульптурная добыча составляеть наиболье обычное содержание усыпальницъ и что бюсты привлекають мёстныхъ феллаховъ разыскивать новыя пещеры, открывать въ нихъ входъ и расхищать содержащиеся въ нихъ памятники. Какое мъсто занимають подобные бюсты въ усыпальницахъ? Одинъ изъ местныхъ феллаховъ, занимающійся продажей бюстовъ, объясниль намь, что бюсты находятся обыкновенно передь каждымь компартиментомъ для положенія труповъ, что обывновенно передъ входомъ въ loculi нижней части каждаго компартимента ставился бюсть. Было бы желательно проверить это въ такихъ пещерахъ, которыя не подвергались расхищению. Мы во всякомъ случав не замѣтили въ пещерахъ никакой подставки, базы или цоволя для постановки бюста, между тёмъ какъ видёли множество цоколей на колоннахъ, предназначенныхъ именно для постановки бюстовъ. Не можеть однако быть сомнѣнія, что весьма распространенный бюсть женщины съ ребенкомъ на рукахъ относится къ памятникамъ погребальнымъ и взятъ именно изъ усыпальницъ. Техника этихъ бюстовъ почти всегда одинакова. Хорошая обработка передней части лица, шаблонный

носъ, губы и лобъ, головной уборъ съ перевязью на волосахъ. Но затёмъ всё детали весьма грубы, въ особенности руки и пальцы только намёчены, у ребенка всё части непропорціональны, пальцы грубы, ноги совсёмъ не отдёланы. Какъ будто эти бюсты дёлались въ одной мастерской, и какъ будто было обычаемъ не намёчать подробностей и дёлать по данному шаблону головной уборъ, правую руку поднятую къ головному убору и проч. (Табл. № 15). Особенностью этой залы нужно еще признать то, что всё почти стёнки мёстъ для погребеній имёютъ съ наружной стороны надписи на арамейскомъ языкѣ, при чемъ одна надпись въ нёсколько строкъ. Надписи сдёланы красками и хорошо сохранились. Сводъ представляетъ хорошую сохранность, вполнѣ сухъ и имёетъ штукатурку, которая нигдѣ не отвалилась.

Несомнѣнно большій интересъ представляєть однако третья зала, находящаяся прямо противъ входа. Она имъетъ болъе удлиненную форму, чёмъ двё первыя, и первоначально разделена была на две части. Первая, съ восемью или болёе отдвленіями для погребеній съ той и другой стороны и со сводомъ покрытымъ штукатуркой, оканчивалась аркой и воротами, ведущими въ сл'ядующее пом'ящение. Сл'яды воротъ видны на бововыхъ пилонахъ, кромѣ того подъ аркой находимъ остатки порога; самая арка утверждалась на слегка выступающихъ изъ стъны пилястрахъ. Въ этомъ второмъ отдълени, имъющемъ квадратную форму, находимъ по четыре отдѣленія на каждой изъ трехъ сторонъ. Но особенное отличіе этого помѣщенія состоить въ томъ, что въ немъ украшены фресковой живописью сводъ, пилоны и простънки между отдълениями для погребеній; здѣсь находимъ и цѣлыя фигуры во весь рость, и медаліоны, и цѣлыя сцены. Въ особенности по сложности сюжета зам'учательна композиція, находящаяся въ полукругів. надъ карнизомъ въ задней части залы.

Остановимся на отдѣльныхъ картинахъ.

На наружныхъ стѣнкахъ мѣстъ для погребенія или, что тоже, на простѣнкахъ между отдѣленіями для погребеній находятся по правую и по лѣвую сторону стоячія фигуры женскихъ изображеній. Женская фигура съ правой стороны сохранила краски одежды, но нельзя разобрать, что поддерживаютъ приподнятыя руки, ибо изображеніе въ верхней части сильно пострадало вслѣдствіе выдолба, который служилъ по всей вѣроятности для вкладыванія болта, служившаго запоромъ. Точно такой же выдолбь находится и на противоположномъ пилястрѣ, и опять-таки къ сожалѣнію онъ пришелся на верхнюю часть женской фигуры. здёсь изображенной. Такъ какъ на левой сторонъ женская фигура представлена съ младенцемъ на рукахъ, то можно думать, судя по позѣ, что и другая фигура также имъетъ на рукахъ младенца. Голова убрана въ кокошникъ, сзади имъется драпировка, цвѣть лица почти совсѣмъ не сохранился, выраженіе очень бліздное. Съ лізвой стороны изображеніе сохранилось лучше, хотя выдолбь на верхней части правой груди значительно портить впечатлёніе. Какъ сказано, женщина изображена съ младенцемъ на рукахъ. Голова ея въ кокошникѣ, украшенномъ драгоценными вамнями. На шев и въ ушахъ у женщины богатыя украшенія, цвѣтъ широкаго платья, падающаго до самыхъ ступней, трудно опредѣлить. Бѣлое покрывало спускается съ головы и падаеть на станъ; изъ подъ одежды видны ноги въ бѣлыхъ чулкахъ, обутыя въ красныя туфли. На фонѣ картины, на высотѣ лица плетеная корзинка или вазочка и квадратный ларець. У младенца на головѣ шапочка и короткая рубашка. Надъ фигурой женщины цоколь, въ которомъ фигура ромба и въ серединѣ его кругъ; ниже изображеніе животныхъ въ быстромъ движеніи. За описаннымъ пилястромъ слёдуеть стёнка отдёленія для умершихъ; на ней написана колонна на базъ съ капителью кориноскаго стиля, на пьедесталь снова ромбъ и въ немъ кругъ. Всв следующія ствные отделений или простенки между отделениями для умершихъ украшены разнообразными фигурами. Вверху подъ карнизомъ медаліонъ, и на синемъ фонѣ въ медаліонѣ портретное изображение. Медалюны подерживаются крылатыми гениями, стоящими на сферѣ, перевитой аканоовыми листьями. Геніи почти всь одинаковы на девяти простѣнкахъ, медаліоны же представляють разнообразіе фигуръ мужскихъ и женскихъ. Все это безъ сомнѣнія портретныя изображенія, имѣющія интересъ для изученія костюмовъ и украшеній. Всего имбемъ четыре женскія фигуры и пять мужскихъ, между прочимъ на одномъ - въ медаліонѣ — мужская фигура съ младенцемъ. Подъ геніями пьедесталъ съ ромбомъ и вругомъ, ниже охотничья сцена или изображенія животныхъ. Краски кожи блёдны, но почти везд'в можно замѣтить даже выраженія лицъ.

Хорошо также сохранился рисунокъ свода. Въ центръ фигура Ганимеда съ одной подогнутой ногой и другой вытянутой. На обнаженномъ тълъ сзади спускается плащъ, застегнутый фибулой. Позади фигуры героя орелъ съ распростертыми крыльями. На головъ бога фригійская шапочка.

Гораздо труднѣе понять довольно сложную сцену изображенную въ полукругѣ между сводомъ и карнизомъ въ самомъ фонѣ изучаемой залы. Здѣсь краски не вездѣ хорошо сохранились вслѣдствіе попавшей сырости; затрудняетъ также и то, что изображенная сцена находится высоко, что нѣтъ свѣта, и что нельзя приблизиться къ рисунку, чтобы изучать его.

На большинствъ гробницъ находимъ надписи на арамейскомъ языкъ; на рисункъ № 23 приводимъ образцы.

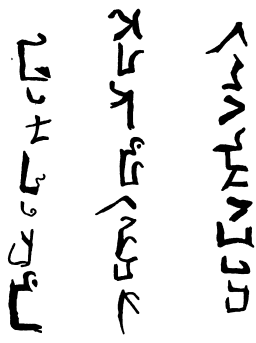


Рис. № 28.

Когда мы приготовляли къ печати обзоръ памятниковъ Сиріи, появилась книга Стржиговскаго Orient und Rom, въ которой изданы фрески изъ указанной выше пещеры. Находя однаво, что собранный нами матеріалъ нѣсколько шире того, что отмѣчено было американцами, мы нашли неизлишнимъ снова переиздать планы и рисунки, сдѣланныя нами въ пещерѣ. Обработку всего нашего матеріала любезно взялъ на себя бывшій ученый секретарь Инсти-

тута Б. В. Фармавовскій, трудъ котораго появится отдёльной статьей въ Извёстіяхъ.

Сдѣлаемъ еще нѣсколько замѣчаній объ отдѣльныхъ памятникахъ. Обширныхъ размѣровъ колоннада, составляющая наиболѣе выразительный признакъ пальмирскихъ древностей, на планахъ показывается съ уклономъ къ сёверу, хотя на самомъ дѣлѣ эта колоннада начинается отъ тріумфальной арки близъ храма Солнца и направляется прямо къ такъ называемой базиликѣ Діоклетіана. (Табл. № 16). Эта послѣдняя поражаетъ легкостью и изяществомъ стиля. Она построена у подножія холма, къ ней ведетъ пробитая въ скалѣ лѣстница. Апсида представляетъ оригинальную форму: извнутри полукруглая, а снаружи прямолинейная. (Рис. № 24). Можно догадываться, что христіанскіе памятники были въ Пальмирѣ въ значительномъ количествѣ. Такова христіанская надпись на одной изъ колоннъ: ЄІС ОЕОС ZOH...

Возвращаясь изъ Пальмиры, мы должны были снова пройдти почти всю прежде сдёланную дорогу и принять направленіе къ свверу уже отъ Каріатейна. Отсюда путь нашъ лежалъ на Гомсъ (древняя Эмеса); по пути дёлались остановки на мёстахъ, представлявшихъ археологическій интересъ.

На пути въ Гомсу нѣсколько интересныхъ наблюденій мы сдѣлали въ селеніи Сададъ или Седадъ. Это очень больпое мѣстечко, бывшее прежде городомъ, какъ можно заключать по остаткамъ большихъ сооруженій и по сохранившейся башнѣ римской постройки. Въ селеніи числится четыре церкви, хотя нѣтъ ни одной болѣе или менѣе древняго происхожденія.



Рис. № 24. (Масшт. 1/200).

Жители Садада придерживаются нёкоторыхъ особенностей въ вёроучении и обрядахъ, принадлежа къ послёдователямъ монофизитскаго учения. Въ VI вёкѣ, какъ извёстно, остатки монофизитовъ были объединены и организованы Іаковомъ Барадеемъ, по имени котораго восточные монофизиты называются Іаковитами. Съ мусульманскимъ завоеваниемъ Іаковиты получили значительную поддержку, выбрали своего патріарха и могли сохраниться до настоящаго времени. Какъ мы могли нёсколько разъ уб'ёждаться, Іаковиты им'ёютъ серіозную склонность къ православію и, конечно, легко могли бы войдти въ унію съ православной церковью, если бы вселенская патріархія въ состояніи была стать выше узкихъ интересовъ эллинизма.

Любопытнъйшими наблюденіями здъсь мы обязаны изученію церквей.

Прежде всего обращаетъ на себя вниманіе церковь св. Саркиса (Сергія). Имѣя въ виду, что по близости замѣтили мы нѣсколько обломковъ колоннъ, двѣ три капители и основанія

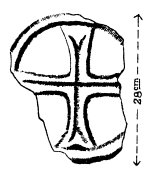


Рис. № 25.

старыхъ стѣнъ, можно заключать, что нынѣшняя церковь построена на мѣстѣ древней или по крайней мѣрѣ изъ матеріала, служившаго для древней церкви. Къ остаткамъ древности слѣдуетъ относить камень съ изображеніемъ креста, вдѣланный въ св. прсстолъ. (Рис. № 25).

Но самымъ любопытнымъ фактомъ въ церкви нужно признать фресковую живопись. Хотя фрески относятся къ довольно новому времени, но

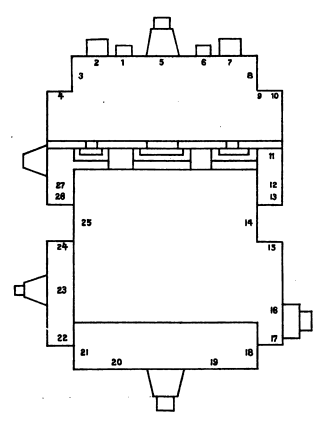
онѣ сдѣланы по старымъ образцамъ и любопытны какъ выраженіе мѣстнаго искусства, характеризующаго живопись сиро-яковитскихъ церквей. Не только замѣчаемъ здѣсь особенности въ выборѣ сюжетовъ и въ построеніи картинъ, но самая техника исполненія каждаго сюжета — увеличенные размѣры людей и животныхъ — свидѣтельствуетъ, что мастеромъ руководили другія преданія, чѣмъ тѣ, какія видимъ въ православныхъ церквахъ.

Чтобы дать болѣе точное представленіе о росписи храма св. Саркиса, присоединяемъ здѣсь набросокъ плана, на которомъ обозначено цифрами мѣстонахожденіе отдѣльныхъ композицій. (Рис. № 26).

Начавъ съ алтаря, имѣемъ слѣдующій рядъ фресковыхъ изображеній съ надписями на сирійскомъ: 1) Симеонъ Богопріимецъ; 2) Игнатій; 3) Григорій; 4) св. Діоскоръ и Сараканъ; 5) Богородица съ парой голубей въ рукѣ; 6) Іосифъ; 7) Димитрій; 8) Василій; 9) Антоній Великій; 10) Макарій Великій; 11) св. Вакхъ; 12) Сергій или Саркисъ; 13) св. Вареоломей (Бареамъ); 14) патріархъ Северъ (на тронѣ); 15) Моисей изъ

134

Эфіопін; 16) Страшный Судъ; 17) св. Кирикъ; 18) Пророкъ Іона; 19) Рождество Христово; 20) Өеодоръ Восточный; 21)?; 22) Жертвоприношеніе Исаака; 23) Богородица между двумя ангелами; 24) Пророкъ Илья; 25) св. Юліанъ Восточный; 26) Богородица съ Іосифомъ; 27) св. Георгій.



#### Рвс. № 26.

Остановимся на нёкоторыхъ изображеніяхъ. Картина Рождества Христова представляетъ Младенца Іисуса въ ясляхъ; выше хоръ ангеловъ (серафимы и херувимы) и звёзда. Богородица въ коронѣ и въ парадномъ облаченіи изображена сидящей на престолѣ; позади стоитъ Іосифъ. Внизу передъ яслями лежатъ животныя. Въ сторонѣ картина представляетъ группу пастырей и волхвовъ. — Но далѣе слѣдующая фигура, если только она относится къ той же композиціи, — всадникъ съ царскимъ вѣнцомъ на головѣ, поражающій дракона распростертаго подъ ногами воня —, повидимому совсёмъ выходитъ изъ сюжета вомпозиціи евангельской исторіи (Проф. Н. В. Покровскій, Евангеліе). (Табл. № 17).

Разсмотримъ еще картину Страшнаго Суда. Вверху изображенъ Христосъ съ приподнятой для благословенія правой рукой, рядомъ съ Христомъ Богородица, по лѣвую руку Христа серафимъ, а далѣе трубящіе архангелы. Внизу, ниже Христа, апостолы по шести въ рядъ; между ними ангелъ съ вѣсами въ рукахъ. Картина рая и ада занимаетъ очень мало мѣста и не представляетъ особенно характерныхъ чертъ. (Табл. № 18).

На южной сторонѣ композиція представляеть двухь всадниковь, оба вь коронахь и оба поражають конями дракона. Повидимому вь одномь всадникѣ слѣдуеть признать женскую фигуру. На крупѣ коня одного изъ всадниковь маленькая сидячая фигурка. На фрескахъ мы привыкли видѣть подобное изображеніе Димитрія Солунскаго, поражающаго подъ стѣнами Солуни царя Асѣня, но здѣсь несомнѣнно не этоть сюжеть. — Слѣдуеть сдѣлать общее замѣчаніе, что всѣ всадники посажены на коней громадныхъ размѣровь, эти кони лишены движенія, точно деревянные, между тѣмъ какъ фигуры людей выразительны и полны жизни. (Табл. № 19).

Затѣмъ въ церкви есть множество фресокъ, изображающихъ святыхъ, чтимыхъ только яковитскою церковью. Изъ того, что мы могли выяснить, явствуетъ, что здѣсь изображены древніе борцы за монофизитскую идею, слѣдовательно фрески представляютъ большой церковно-историческій интересъ.

Такова фигура въ церковномъ облачении съ посохомъ въ одной рукѣ и съ крестомъ въ другой. По правую и по лѣвую руку два изображения тоже въ церковной одеждѣ. По всей въроятности, эта композиция представляетъ эпизодъ борьбы монофизитовъ съ послѣдователями Халкидонскаго собора. Надпись на сирійскомъ значитъ Маръ Северъ. Нѣтъ сомнѣния, фреска изображаетъ извѣстнаго монофизитскаго патріарха Севера, управлявшаго 8 лѣтъ антіохійскимъ престоломъ (512–519 г.). См. Востокъ Христіанскій, Сирія, преосв. Порфирія Успенскаго (отдѣльный оттискъ изъ Трудовъ Кіевской Духовной Академіи за 1875 и 1876 г.), стр. 58; въ особенности объ немъ The Syriac chronicle of Zachariah of Mitylene by Hamilton, London 1899; The Book of Governors by Wallis Budge, London 1893. (Табл. № 20).

136

Безъ сомнѣнія, того же характера другая фреска, представляющая двѣ фигуры. Первая съ посохомъ въ одной рукѣ и съ крестомъ въ другой, въ одеждѣ и головномъ уборѣ того же типа, что и патріархъ Северъ. Надпись на сирійскомъ. Маръ Илія указываетъ на патріарха или епископа монофизитскаго. Рука его съ крестомъ простерта надъ дракономъ. По лѣвую руку стоитъ фигура, имѣющая сирійскую надпись Маръ Іаковъ. Можетъ быть разумѣется извѣстный организаторъ монофизитской церкви Іаковъ Барадей. (Табл. № 21).

Есть общая черта свойственная всёмъ фрескамъ церкви св. Саркиса: онё представляють рёзко выраженнымъ мёстный монофизитскій характеръ, служать образцомъ совершенно особенной школы и поэтому заслуживаютъ вниманія съ церковноисторической точки зрёнія.

Въ томъ же селеніи мы посѣтили церковь св. Георгія, гдѣ. также находятся остатки древности.

Совершенную особенность представляеть рисунокъ въ аркъ передъ иконостасомъ. Это — Богородица на облакахъ въ полусферъ, окруженная ликомъ ангельскимъ. Въ правой рукъ она держитъ поясъ, который подаетъ внизу стоящему лицу съ распущенными волосами. Это есть апокрифическій поясъ Богородицы. (Рис. № 27). Объ немъ приводимъ слёдующія справки, сообщенныя намъ членомъ Института Ө. И. Шмитомъ.



Рис. № 27.

По одному варіанту, сохранившемуся у Іоанна Дамаскина (Migne Patrol. Gr. XCVI, p. 748 sqq. (880) "Homilia II in Dormitionem B. V. Mariæ"), легенда приводится изъ Еддиµіахијс історіас трітои до́уои нефадаίои теосараностой, т. е. изъ еще болѣе ранняго сочиненія. При Успеніи Божіей Матери не былъ апостолъ Оома; онъ прибылъ позднѣе и захотѣлъ проститься съ тѣломъ, но когда могилу открыли, въ ней оказались только ризы Св. Дѣвы. Можно сопоставить Schaefer, 'Ерипуче́а тӈ́с Zшурафíас, Trier 1855, р. 279, § 396.

Другой варіанть, повидимому болѣе поздній, мы находимъ въ "Legenda aurea Jacobi a Voragine" (ed. Th. Græsse, Vratislaviæ 1890, p. 509): "... statimque anima ad Mariæ accessit corpusculum et de tumulo prodiit gloriosum sicque ad aethereum assumitur thalamum comitante secum multitudine angelorum. Thomas autem cum abesset et rediens credere recusaret, subito zonam, qua corpus ejus præcinctum fuerat, ab acre recepit illæsam, ut vel sic intelligeret, quod totaliter fuisset assumpta."

Поясъ Богородицы, по свёдёніямъ Menol. Gr. (Urbino 1737, vol. III, p. 225), 31 августа, былъ перенесенъ Императоромъ Аркадіемъ въ Константинополь: "δ той μεγάλου Θεоδοσίου υίδς Άρκάδιος την τιμίαν Ζώνην τῆς ὑπεραγίας Θεοτόκου έξ Ίεροσολύμων ἐξαναγαγών, φυλαττομένην ἐκεῖσε μέχρι τοῦ τότε καιροῦ μετὰ και τῆς τιμίας ἐσθῆτος ὑπὸ παρθένου γυναικός τινος. Καὶ ἐν Κωνσταντινουπόλει ἀποκομίσας, κατέθετο ἐν λαμπρậ ϑήκη, ῆν καὶ ἐκάλεσεν ἀγίαν σορόν" κτλ.; cp. Acta Sanctorum XL p. 748 sqq.

Поясъ этотъ однако далско не единственный (перечисленіе у Rohault de Fleury, "La sainte Vierge", Paris 1878, I. p. 251, 291 sq.). Особенно знаменитъ поясъ въ Прато, вывезенный во время крестовыхъ походовъ изъ Іерусалима<sup>1</sup>), н, согласно надписи, переданный въ 1395 г. въ особо построенную часовню, расписанную Agnolo Gaddi (Crowe et Cavalcaselle "Geschichte der italienischen Malerei", d. v. Max Jordan, Leipzig 1869, II, 42): одна изъ фресокъ изображаетъ моментъ полученія апостоломъ Оомою пояса.

Подобныя изображенія часты въ западномъ искусствѣ: рельефы Andrea Orcagna въ Orsan Michele въ Флоренціи и Nanni di Banco въ S. Maria del Fiore въ Флоренціи (cf. E. Muntz "Histoire de l'art pendant la Renaissance" Paris 1889, I, p. 525); reppakorra Luca della Robbia во Флоренціи (Barbier de Montault "Traité d'Iconographie chrétienne", Paris 1890, II, p. 230); картины: Palma Veccio, № 59 Венеціанской Академіи (Crowe et Cavalcaselle, VI, 551), Domenico di Bartolo въ Берлинской Galerie № 1122 (ibid. IV, 63.), Benvenuto di Giovanni въ Oratorio di San Sebastiano, въ Borgo di Montalboli, близъ Casciano (ibid. IV, 79).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Романтическую исторію его перевезенія см. G. Bianchini "Notizic storiche intorno alla sacratissima Cintola di Maria Vergine, chè si conserva nella città di Prato"; 1795, cf. Mss Jameson "Legends of the Madonna", London 1867, p. 820.

Кром'в того зд'Есь обращаеть на себя вниманіе древняя базальтовая купель, им'ёющая вышину въ 0.50 м. и діаметръ подставки 0.88 м. На ней есть надпись (рисунокъ № 28).



Рис. № 28.

| ••                         |                        |
|----------------------------|------------------------|
| КНӨЕР                      | <b>κ[αὶ] Θερ[ινὸς]</b> |
| E P O <sup>x</sup> K E I N | []ερό[ν] χεῖν[ο]       |
| ЕПОІНС                     | έποίης[αν]             |

Судя по характеру буквъ нужно думать, что купель относится къ первымъ вѣкамъ византійской имперіи (6-7 вв.).

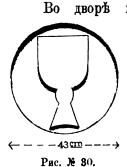
Гомсъ, древняя Эмеса. Здёсь пробыли мы три дня. Знакомство съ древними памятниками въ этомъ городѣ приводитъ къ заключенію, что Гомсъ игралъ важное значеніе въ церковной жизни Сиріи. Населяющіе Гомсъ мусульмане придаютъ большое значеніе мечети Халида, въ которой по господствующему мусульманскому воззрѣнію погребенъ герой, современный Магомету и завоеватель страны. На самомъ дѣлѣ зданіе мечети не только не можетъ быть относимо къ эпохѣ арабскаго завоеванія, но едва-ли не построено послѣ крестоносной эпохи. Зданіе образовано изъ четырехъ куполовъ въ серединѣ и изъ арокъ и пилоновъ. Куполы и арки носятъ характеръ арабскаго стиля. Но весьма вѣроятно, что при постройкѣ мечети употребленъ былъ въ дѣло матеріалъ изъ другихъ и можетъ быть изъ христіанскихъ зданій. Такъ верхній косякъ двери, ведущей въ мечеть съ лѣвой

стороны, носить на себѣ орнаменть изъ меандра (рисунокъ 29).

Ð



Рис. № 29.



дворѣ мечети находится капитель колонны съ орнаментомъ изъ пятилистника (происхожденія крестоносной эпохи). Домъ, занятый въ настоящее время казармами, построенъ также на мѣстѣ стараго зданія. Въ немъ мы нашли нѣсколько археологическихъ остатковъ. Въ одной изъ арокъ вдѣлана плита съ изображеніемъ ш----

Въ одномъ изъ помѣщеній, въ полу, находится камень съ остатками надгробной надписи

Въ домъ, занимаемомъ дервишами, рядомъ съ казармой, найденъ медаліонъ на камнъ съ орнаментомъ, происходящимъ изъ эпохи крестовыхъ походовъ (рис. № 31).





Хотя мѣстные жители утверждають, что нынѣшняя Большая мечеть построена на мѣстѣ монастыря І. Предтечи, но продолговатое зданіе съ 12-ю подковообразными сводами, утвержденными на пилонахъ, проходящихъ по серединѣ его, не имѣетъ ничего общаго съ архитектурой христіанскаго храма.

Рыс № 81. Наиболѣе значенія имѣетъ церковь св. Юліана, мученика подвизавшагося въ Эмесѣ въ началѣ IV в. Построена церковь, вѣроятно, въ позднѣйшее время, но въ ней находятся древніе памятники. Въ алтарѣ сохранился мраморный саркофагъ или рака мученика Юліана. Она состоитъ изъ двухъ частей: изъ ящика и крышки, и украшена рельефными изображеніями крестовъ (рис. № 32).

Престолъ и нёкоторыя части придёла украшены плитами фаянса, точно также украшены мёста подъ мёстными иконами. Разсматривая иконы, мы обратили вниманіе на одну съ изображеніемъ св. Юліана, на которой сохранилась надпись † ἐτελειώθη ή παροῦσα εἰχὼν διὰ συνδρομῆς καὶ χόπου τοῦ παναγιωτάτου πατριάρχου ἀΑντιοχίας χυρίου Ἰωακήμ ἐν (ἔτει) ξρΞ μαΐψ ιη΄, τ. ε. ΒЪ 1598 г.

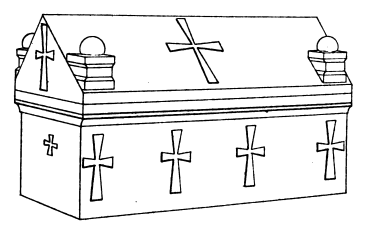


Рис. № 32. (Масшт. 1/85).

Упоминаемый здёсь патріархъ есть Іоакимъ Зеаде (1592— 1613), см. Порфирій Успенскій, Востокъ христіанскій. Сирія, въ Трудахъ Кіевской Дух. Ак. 1895—1896 г.

Нѣсколько незначительныхъ остатковъ древностей отмѣчено было при осмотрѣ частныхъ домовъ. Такъ въ домѣ Захраба эфенди, гдѣ по преданію былъ монастырь, сохранились капители колоннъ, орнаменты и между прочимъ, повидимому, одинъ средневѣковый рыцарскій гербъ (рис. № 33).

Въ Эмесѣ находится много камней съ надписями въ частныхъ домахъ. Эти надписи частію изданы у *Waddington*, Inscriptions greeques et latines de la Syrie, Paris 1870, **M** 2567— 2570, хотя и неправильно прочитаны. Такъ напр., надпись

2569а, находящаяся на базарѣ, въ стѣнѣ мечети Салиби Саяти читается Ίούλιος Σόαιμος 'Αμφίονος, между тѣмъ у Ваддингтона она не прочитана (рис. № 34).



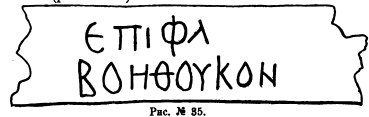
Рис. № 33.

Археологические памятники Сирия.

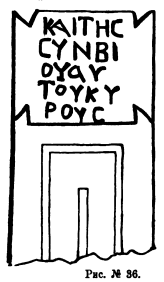


Рис. № 34.

Въ домѣ Ахмета Бахіе фрагменть съ надписью Έπι Φλ. βοηθοῦ κον (рис. № 35).



Въ церкви Сорока Мучениковъ надъ святымъ престоломъ надгробная плита съ надписью (Рис. № 36).



και τῆς συνδίου αὐτοῦ Κυροῦς

Въ домѣ Жомали на улицѣ Шехомаръ, на порогѣ дома, камень съ надписью, исполненною большими литерами.

142

Эта надпись едва-ли не должна быть сопоставлена съ другою, находящеюся надъ входными воротами въ мечеть Абу-Люббаде (верхній камень перевернуть) и представляющею чтеніе:

> αύ]τη πύλη τοῦ Θεοῦ — -διχοις αὐτῆς (ρисунокъ Je 37).



Здъсь же камень съ орнаментомъ (рисунокъ № 38).



Рис. № 38.

Въ домѣ Мустафы обломокъ огромнаго блока (по всей вѣроятности остатокъ архитрава) съ крестомъ (рис. № 39).

Въ мечети Омаръ Хаттебъ Ментуали Вофаи фрагментъ съ надписью

ό ἐγείρων ἀπὸ  $\gamma \tilde{r}$ [ς (рис. № 40).

Въ воротахъ Бабъ-Тедмуръ изображеніе вреста въ вругѣ съ орнаментомъ (рис. № 41).

Кремль Гомса почти совсёмъ разрушенъ. Сохранившіяся части стёнъ и укрѣпленій выдають частью византійскую, частью арабскую работу. Послёдняя характеризуется не только матеріаломъ, взятымъ



AND END STREET

изъ византійскихъ построекъ, но и мочками въ стѣнахъ, образованными изъ стволовъ колоннъ, какъ это напримѣръ видно на стѣнахъ Іерусалимскихъ. Стѣны съ внутренней стороны, если



### Рис. № 40.

наблюдать ихъ изъ кремля, представляютъ собой рядъ камеръ, сообщающихся между собой внутренними ходами. Большинство



военныхъ приспособленій, равно какъ арки, ворота и архитравы, обличаютъ эпоху арабскаго господства въ странѣ. Насколько можно наблюдать долину подъ кремлемъ, она представляетъ рядъ холмовъ, имѣвшихъ, по всей вѣроятности, стратегическое значеніе. Кремль и его укрѣпленія окружены глубокимъ рвомъ, который наполнялся

водой, о чемъ свидѣтельствуютъ еще до сихъ поръ сохранившіяся трубы для воды. Расположенный ниже кремля городъ также былъ огражденъ стѣной. Въ заключеніе замѣтимъ, что за стѣнами города находятся также значительные остатки древностей: имбемъ въ виду двѣ башни близь мусульманскаго кладбища. Мѣстность эта слыветь подъ именемъ храма Солнца, отъ котораго впрочемъ на поверхности земли ничего не осталось. Одна изъ башенъ обращаеть на себя внимание, хотя оть нея сохранилась весьма небольшая часть. Первоначально зданіе было въ два этажа и имѣло по всей вѣроятности купольное покрытіе; первый этажъ образованъ былъ купольной аркой, отъ которой остался следъ. Сь внѣшней стороны стѣны зданія представляли облицовку изъ бѣлыхъ и черныхъ квадратовъ въ нѣсколько поясовъ. Каждый поясь отдёлялся полосой орнамента, представляющей гирлянду изъ плетенія, какъ это видимъ на саркофагахъ римской эпохи. И не подлежить сомнѣнію, что это есть погребальный памятникъ и притомъ первыхъ вѣковъ христіанской эры. (Табл. № 22).

По пути отъ Гомса къ Гамѣ, близь деревни Эль-Рестана, съ шоссейной дороги замѣчаются остатки древнихъ сооруженій.

Это есть мѣстоположеніе древняго города Аретузы. Въ одномъ мѣстѣ возвышается надъ грудой камней и щебня высокій пилонъ съ остатками наверху части арки (р. № 42).

Послё недавно сдёланныхъ въ этомъ мъстъ раскоповъ

мёстными крестьянами, разрушающими древности для добычи камня, выяснилось, что здёсь былъ обширный храмъ и что сохранившійся высокій пилонъ поддерживалъ апсиду этого храма. На многихъ мёстахъ расположенія этого обширнаго города мы замѣтили ямы и траншеи, изъ чего могли придти къ заключенію, что раскопки призводятся здёсь настойчиво и въ разныхъ мѣстахъ. Но крестьяне сосёдней деревни оказались весьма не сообщительны по поводу этихъ раскопокъ и вещей, здёсь найденныхъ: всё показанія ихъ ограничились тёмъ, что найденные ими камни и обломки статуй были отправлены въ Гомсъ. — Широкая площадь на склонахъ холма сплошь покрыта остатками стёнъ, колоннъ и другихъ архитектурныхъ и скульптурныхъ памятниковъ, раскрытіе воторыхъ не представляетъ никакихъ трудностей, такъ какъ все на виду. — Въ деревнѣ Рестанъ на каждомъ шагу встрѣчаемъ въ стѣнахъ домовъ камни изъ древ-

няго города, капители и стволы колоннъ. Въ смыслѣ христіанскихъ памятниковъ любопытны византійскія капители колоннъ съ крестомъ и птичкой (рисунокъ № 43).

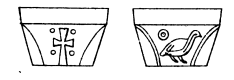
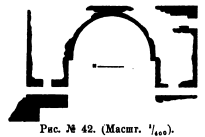


Рис. № 43. (Масшт. 1/20).

Гама, древняя Епифанія. Весьма интересный памятникъ находимъ въ митрополіи въ церкви Богоматери. Здѣсь св. престолъ утвержденъ на древнемъ камнѣ, имѣющемъ слѣдующую надпись (рис. № 44)

+ ΓΠ€Ρ€ΥΧΙ[∃C]MAPA(KAI)KOCMA[€]TOYCZ↑
+ ΙΝΔΙΔΜ€ΝΙΝΟΕΜΒΡισΚĒ€ΤЄ-010ΔΙΘΟC †



† Υπέρ εὐχῆς Μαρᾶ καὶ Κοσμᾶ [ἔ]τους 907(=596) ἰνδ(ικτιῶνος) ιδ΄ μ(η)νὶ νοεμβρίου κε΄ ἐτέθ(η) ὁ λίθος.

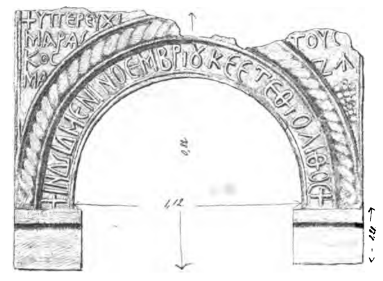


Рис. № 44.

Здѣсь же мы видѣли мраморную крещальню съ крестомъ, значительно попорченную.

Приведенная выше надпись имѣла бы весьма важное значеніе для исторіи христіанскихъ памятниковъ въ Гамѣ, если бы то мѣсто надписи, гдѣ заключается хронологія памятника, не возбуждало сомнѣній. Если принять въ соображеніе палеографическія наблюденія, надпись пришлось бы отнести къ VI вѣку.

Совершенно подобнаго же рода камень съ надписью находится въ ствнѣ большой мечети. Это былъ также камень для св. престола и, какъ видно изъ надписи и монограммы, долженъ быть приписанъ тому же церковному благотворителю, что и камень митрополичьей церкви. Надпись на этомъ второмъ камнѣ читается (рис. № 45, см. Waddington, № 2638)

† ἐτέθη ὁ λίθος μενὶ σε(πτε)νδρίου ἔτο(υ)ς 907 (596) ἰν(δικτιῶνος) ιδ΄.

Поверхъ надписи орнаментъ изъ плетенія, надъ которымъ виноградная лоза, монограмма и крестъ. На монограммѣ различаемъ буквы МАР, въ которыхъ можно видѣть то же имя, что и на первой надписи. Что касается изображенія креста, онъ имѣетъ форму употребительную въ 7—8 в. на надписяхъ. Хронологія и этой надписи зависитъ отъ разрѣшеніи хронологическаго недоумѣнія по отношенію къ предыдущей. Во всякомъ случаѣ здѣсь слѣдуетъ принять въ вниманіе исторію арабскихъ завоеваній въ Сиріи и относить и эту надпись къ VI вѣку.



Рис. № 45.

Въ той же большой мечети, о которой говорять, что она построена на мѣстѣ древней церкви, хотя въ планѣ постройка не имѣетъ съ храмомъ ничего общаго, находимъ на столбахъ изображеніе чиши (рис. № 46).

Несомнѣнно больше интереса долженъ представлять пограничный столбъ, выс. 1,40 м. и шир. 0,31, служившій прежде показателемъ границы церковныхъ владѣній храма Богородицы и храма въ честь Космы и Даміана, т. е. по всей вѣроятности тѣхъ самыхъ церквей, о которыхъ свидѣтельствуютъ приведенныя выше надписи (рис. № 47).



Рис. № 46.

Οροι άσυλοι της δεσποίνης ήμων της Θεοτόκου και των άγίων Κοσμά και Δαμιανοῦ. Δωσ(ου)ε

Эта надпись относится къ первымъ вѣкамъ христіанства и весьма интересна съ точки зрѣнія вопроса о раздѣленіи церковныхъ имуществъ такими же пограничными столбами, какъ раздѣлялись свѣтскія имущества (надпись Дексіократа въ Извѣстіяхъ Института, т. IV, вып. 2).

На углу дома Абдулъ-Кадыръ-бей камень съ надписью (рис. № 48).

Если читеть въ ней число 6030, то получилось бы начало 6-го въка (522 г.), т. е. эпоха, къ которой должно относиться большинство находимыхъ здъсь памятниковъ.

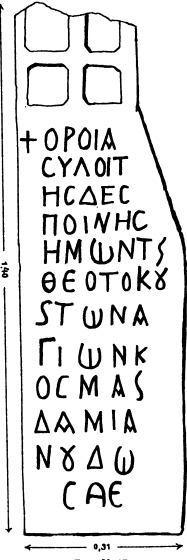


Рис. № 47.

На дворѣ митрополіи и въ прилегающемъ къ ней кладбищѣ находятся обломки съ надписями

| t | ιω |
|---|----|
|   | τω |
|   | με |

મેદ૦

Далѣе на фрагментѣ обозначенъ индиктъ 14 (рисунки № 49 и 50).

Въ Гамъ, въ митрополіи, нашлись люди, заинтересовавшіеся нашими разысканіями; оть нихъ мы получили нъвоторыя интересныя свѣдѣнія. Передавали, что въ Лаодикеъ находится въ митрополіи евангеліе, найденное въ развалинахъ Фаройс и относящееся, о чемъ гласить запись, ко времени игумена монастыря Өеодора. Говорять, что ему боле 1500 леть. Тамъ же въ церкви св. Георгія сохраняется другое рукописное евангеліе, но не такой какъ первое древности. Но еще любопытнѣе были свъдънія о рукописи Макарія патріарха Антіохійскаго, имѣющей своимъ содержаніемъ исторію Антіохійской церкви. Всѣ эти свѣдѣнія мы не могли провѣрить.

Въ населенныхъ мъстахъ Сиріи мы не разъ были предметомъ большого любопытства и очень трогательнаго вниманія со стороны православныхъ сирійцевъ. Это слёдуетъ приписать просвътительной дъятельности въ Сиріи Православнаго Палестинскаго Общества, школы котораго, основанныя въ городахъ и деревняхъ, пріобрътаютъ громадное значеніе. Здъсь не мъсто

входить въ подробности, но нельзя не замётить, что русскія школы въ сирійскихъ деревняхъ (въ Маалулё и Сейденайѣ) и въ



городахъ прозводять на путешественника весьма сильное впечатлѣніе. Значеніе школъ Палестинскаго Общества особенно выигрываеть тамъ, гдѣ рядомъ съ ними дѣйствують католи-

ческія школы. Предпочтеніе къ палестинскимъ школамъ и неоднократныя просьбы, обращенныя къ намъ со стороны оффиціальныхъ и частныхъ лицъ, — ходатайствовать объ открытіи новыхъ школъ служатъ прекраснымъ доказательствомъ, что въ Сиріи Палестинское Общество избрало весьма правильный путь для служенія православію и поддержанія сирійской народности. Мы не желаемъ называть здѣсь ни лицъ, ни мѣстъ, чтобы не навлечь на добрыхъ друзей за руссофильское ихъ направленіе разнаго рода непріятностей.

По пути изъ Гамы на сѣверъ (въ Калатъ Мудикъ, др. Апамея) встрѣчаются развалины древняго укрѣпленія деръ **Калатъ-Седжеръ** (Ларисса). Вся постройка обнаруживаетъ характерные признаки арабскаго стиля. Между колоннами и стѣнами древ-



Рис. № 49.

 $IN\Delta I\Delta +$ 

Рис. № 50.

няго города живуть бедуины въ жалкихъ хижинахъ. Въ разныхъ мёстахъ попадаются обломки древнихъ памятниковъ, между прочимъ капители съ крестами. Во всей системѣ укрѣпленій, идущихъ по холму, обмываемому рѣкой, наиболѣе сохранилась югозападная башня. (Табл. № 23). Она построена въ три этажа и снабжена бойницами и обширными помѣщеніями для гарнизона и всякихъ запасовъ. По строительному матеріалу можно догадываться, что башня построена изъ стараго византійскаго зданія, что позволяетъ въ свою очередь предполагать здѣсь существованіе византійской крѣпости.

Калать Мудикь древняя Апамея. Здёсь по преимуществу обращають на себя вниманіе памятники арабской архитектуры. Есть башня постройки Саладина, какъ показываеть это арабская надпись. Разсматривая матеріаль строительный, можно уб'єдиться, что камни или взяты изъ прежняго византійскаго зданія, или изготовлены были греческими каменотесами. Употребительнѣйшіе знаки на камняхъ — такіе же, какіе находимъ на грековизантійскихъ постройкахъ (рис. № 51).

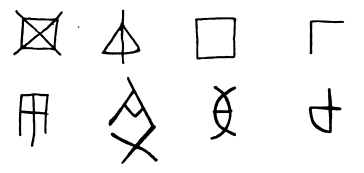


Рис. № 51.

Кромѣ того въ Апамеѣ попадаются еще обломки съ надписями.

| ATTOKPATOPA                | Αὐτοκράτορα                             |
|----------------------------|-----------------------------------------|
| NGPOTATPOIANO              | Νέρουα[ν] Τρ[α]ιανό[ν]                  |
| KAICAPAOGIWTATOYNEPOY      | Καίσαρα θει(ο)τάτου Νέρου[α]            |
| YONCEBACTONFEP             | υίδν Σεβαστόν Γερ-                      |
| MANIKONAAKIKON             | μανιχόν Δαχιχόν                         |
| KAHPONOMOI                 | κληρονόμοι                              |
| ΑΠΙΟΥΗΡΚΟΥΛΙ               | 'Απίου 'Ηρκουλί[ου]                     |
| Kowary pressonary 0.40 vs. | $\pi n \mu \eta \alpha \alpha 0.46 \mu$ |

Камень высотою 0,49 м., шириною 0,46 м.

Одна надпись изъ Апамеи издана у Ваддингтона (№ 2643). Независимо отъ того попадаются тамъ и сямъ христіанскіе иамятники, хотя не представляющіе значенія сами по себѣ вслѣдствіе плохой сохранности, но по врайней мѣрѣ могущіе свидѣтельствовать, что арабская эпоха въ Апамеѣ слѣдовала за христіанско-византійской и воспользовалась памятниками этой послѣдней.

Чтобы судить о значеніи города Апамеи, нужно не ограничиваться кремлемъ, а ознакомиться сь величественными развалинами, находящимися къ востоку отъ кремля. Окружавшія городъ стёны сохранились въ значительномъ видё и представляютъ хорошую византійскую кладку. На стёнахъ можно видъть остатки греческихъ надписей (есть между прочимъ одна въ 12 строкъ), у городскихъ воротъ видёли рельефъ и надпись разбитыя на куски, на одномъ изъ которыхъ читается

AVREL . ~

Тамъ же обрывокъ надписи на латинскомъ

AE . . . P. R ORIVND> PAN NVNIA SVPERI ORE . . SAV .

изъ которой къ сожалѣнію можно извлечь только то, что этобылъ надгробный памятникъ лица, происходившаго изъ Верхней Панноніи.

Тамъ же барельефъ съ надписью

DVPLI

## CIARIOLEG.IIPAP.SEVERI

### ANAE

Бѣглый взглядъ на развалины показалъ, что здѣсь еще не коснулась хищническая рука памятниковъ, находящихся даже на поверхности земли. Остатки величественной колоннады, идущей съ сѣвера на югъ и представляющей нѣсколько рядовъ колоннъ, частію стоящихъ на мѣстѣ, равно какъ лежащіе подлѣ колоннъ карнизы и фронтоны изъ громадныхъ каменныхъ блоковъ сближаютъ развалины Апамеи съ наиболѣе величественными сирійскими археологическими памятниками, какъ Бальбекъ и Пальмира.

По части надписей присоединимъ еще слёдующій отрывовъ

| HMCON TO                  | ήμῶν. το-                |
|---------------------------|--------------------------|
| ΟΔΟΝΔΗΜΟCIANKA            | δδόν δημοσίαν κα-        |
| СІП ОСНКОЛТАМС            | -ει π[ρ]οσήκο[ν]τα με-   |
| ACTHCE VHNOY              | -ας τῆς                  |
| <b>EKACTONKION YOYCEK</b> | ἕχαστον χίον[α ε]ὐθὑς ἐχ |
| ΟΤΙΚΟΥCYNCΔΕ ΟΥΚΑΙΤ       | -ວະເກວບັ ບອບຮ້ອຍ ບັດການ  |
| HCFOPCWC·TOI A            |                          |

Оть Апамеи путь лежить по горному плато, почти необитаемой, но чрезвычайно интересной въ археологическомъ отношения мыстности. Путей сообщения ныть, за исключениемъ едва замѣтной тропинки сдѣланной животными; вся страна представляеть каменистую мёстность, лишенную растительности. И между твмъ здъсь путешественникъ вступаетъ въ поясъ покинутыхъ людьми городовъ и селеній, въ область общирныхъ развалинъ и подземныхъ кладбищъ, высвченныхъ въ скалъ, — что все вмѣстѣ свидѣтельствуеть не только о большомъ населеніи этой страны въ давно прошедшее время, но и о высокой степени культуры, о роскоши и удобствахъ жизни, какъ это будеть видно изъ дальнѣйшаго. Близь деревни Гассъ (Khirbet Hâss) въ небольшомъ разстоянии отъ Эль-Бары встръчаемъ въ необитаемой местности остатки прекраснаго мавзолея, облицованнаго тесанымъ камнемъ и построеннаго въ формѣ квадрата. Особенность этого памятника состоить въ томъ, что въ немъ находится нёсколько саркофаговъ, всё они разбиты за исключеніемъ одного, который носить христіанскую эмблему (дл. 2,60, шир. 1,35 м.) и придаеть особый характерь самому мавзолею. (Табл. № 24). Прекрасные памятники этого рода близь Гасса, - въ сочинении de Vogué Syrie centrale, Pl. 70 и сл. Можно принять какъ общее правило, что по близости отъ башень, большею частію полуразрушенныхъ, находится огромные блоки, поврывающіе спускъ въ пещеры, изсѣченныя для цѣлей погребенія. Вообще по всему этому пустынному и каменистому плато путешественникъ встрѣчаетъ огромные города мертвыхъ.

Близь Гасса сохранилось не мало монументальныхъ памятниковъ. По пропорціональности частей и по изяществу въ

152

цёломъ обращаетъ на себя вниманіе христіанское зданіе, состоящее изъ сочетанія четырехъ арокъ. Маленькая дверь вела въ этотъ пріютъ мертвыхъ, гдё оказался еще на мёстё обширный саркофагъ (табл. № 25).

Въ сѣверномъ направленіи отъ Гасса находится общирная площадь этого мертваго города съ пещерами въ скалахъ. Въ одномъ мѣстѣ обнаруженъ прекрасно устроенный спускъ въ подземелье съ лѣстницей и остатками каменныхъ дверей, разбитыхъ на нѣсколько кусковъ (табл. № 26). При разсмотрѣнія этихъ кусковъ можно видѣть, что дверь имѣла назначеніемъ христіанскій памятникъ (рис. № 52).

Совершенно особенное впечатлёніе производить монументальная постройка въ одинъ камень, какъ впрочемъ большинство сирійскихъ каменныхъ кладокъ, изъ которой сохранилась сѣверная стѣна и часть восточной. Это продолговатое зданіе можно бы принять за базилику, какъ и названо оно у de Vogué, pl. 66, но по нашимъ наблюденіямъ восточная часть зданія не имѣетъ характера апсиды, построена въ 3 этажа съ большими и ма-

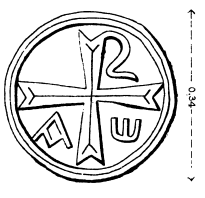


Рис. Ж 52.

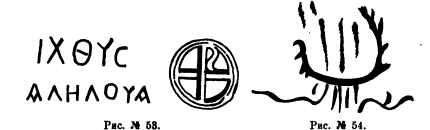
лыми окнами и вообще скоръй представляется частнымъ домомъ,. чъмъ церковью.

Какъ увидимъ далёе, наиболёе интереса въ занимающей насъ мёстности представляютъ именно частные дома со всёми особенностями и оригинальностію ихъ внутренняго устройства. Часто въ нихъ недостаетъ только вровли и мебели, какъ будто хозяева оставили ихъ лишь нёсколько лётъ назадъ. Всё почти дома отличаются выразительнымъ христіанскимъ характеромъ: или надписью надъ входомъ, заимствованной изъ священнаго писанія, или христіанскими эмблемами. Типъ частныхъ построекъ почти одинъ и тотъ же; мы будемъ имёть случай дать имъ описаніе и привести фотографическіе снимки. Между христіанскими эмблемами всего чаще, конечно, встрёчаемъ кресть надъ входными дверьми, но кромѣ того

### ΙΧΘΥC ΑΛΗΛΟΥΙΑ

и христіанскую монограмму (рис. № 53).

Въ ръдкихъ случаяхъ замътно употребление красокъ для орнамента, который въ большинствъ растительный. (Рис. № 54)



Между развалинами частныхъ домовъ встрёчаемъ и остатки базиликъ, отъ которыхъ сохранились лишь основанія и части апсиды. Иногда въ апсидё попадаются остатки мозаичнаго пола, представляющаго сочетаніе цвётовъ синяго, бёлаго и желтаго. Но такъ какъ въ большинствё случаевъ вмёсто стёнъ находимъ илощадь, покрытую колоннами, капителями и базами, карнизами и пилонами, то не представляется возможности говорить ни о планъ, ни объ общемъ характеръ архитектуры церквей.

Муджелея. Въ этомъ мертвомъ городѣ сохранились во множествѣ интересные археологическіе памятники. Прежде всего обращаеть на себя вниманіе базилика, отъ которой сохранились апсида, сѣверная стѣна и часть западной, и которая разрушена, какъ можно догадываться по положенію камней на поверхности, не очень давно. Мозаика пола, лежащая подъ слоемъ большихъ камней и слегка прикрытая землей, состоить изъ одноцвѣтныхъ квадратныхъ камней, крѣпко затвердѣвшихъ въ известковомъ растворѣ. Храмъ былъ въ три корабля и имѣлъ два ряда колоннъ. Въ апсидѣ надъ окномъ былъ орнаментъ или можетъ быть надпись вязью, но эта часть такъ разрушена, что трудно высказать опредѣленное заключеніе. Рядомъ съ храмомъ остатки башни, въ которой обнаружены подземныя

номѣщенія. Въ постройкѣ на камняхъ имѣются знаки, между прочимъ крестовидные, которые во множествѣ наблюда-

HIKVE +

Pac. No 55.

### Ө. И. Успенскаго.

емы были на древнихъ постройкахъ въ Болгаріи, между прочимъ надпись NIKAE въ перевернутомъ видѣ (рис. № 56).

Въ развалинахъ большого зданія, на архитравѣ, сохранились остатки надписи. Длина камня 2.10 м., толщ. 0.50 м., величина буквъ отъ 51/2 до 10 сантиметровъ.

## .... ΑΥΡΑΝΝΙΑΝΟΟ ΕΓΡΑΨΑ

Ветурса — также мертвый городъ. Въ частномъ домъ, высъченномъ въ скалъ, видимъ въ стънъ небольшія углубленія и рельефъ, представляющій орнаменть. Въ такъ называемомъ домѣ артиста, на аркѣ, раздѣляющей помѣщеніе на двѣ половины, сохранился сложный орнаменть, представляющій сочетаніе геометрическаго и растительнаго и повторяющій мотивы, наблюдаемые въ предыдущихъ городахъ. Это въ сущности образцы разнаго орнамента, сдѣланные какъ будто на показъ покупателю. Туть есть и образцы капители колоннъ (пальметка, аканоъ), орнаментъ для потолка и для фронтоновъ, орнаментъ изъ перевитыхъ плетеній, и наконецъ кресть въ медаліонъ съ разнообразными украшеніями. — Описывать подробности виденныхъ въ Бетурсе домовъ значило бы повторять замеченное въ другихъ мѣстахъ.

Частные дома вездѣ имѣють орнаментацію и надписи передъ входомъ; въ нѣкоторыхъ мѣстахъ видны саркофаги, стоящіе совершенно на поверхности земли. На одномъ лицевая сторона имбеть два медаліона съ крестами. Отмѣтимъ оригинальный вресть на саркофагѣ въ 🗁 Беудѣ, деревнѣ, находящейся близь Бетурсы (рисуновъ № 56).



Рис. № 56.

Изъ посъщенныхъ нами мертвыхъ городовъ Сиріи особенно живое впечатлѣніе оставила Серджилла (De Vogüé, Syrie Centrale, p. 80, pl. 30 sq.) благодаря прекрасно сохранившейся мозаивь. Прежде чъмъ говорить объ этомъ памятникь, считаемъ необходимымъ замѣтить, что русская экспедиція посѣтила Серджиллу, какъ теперь оказывается, вскорѣ послѣ американской экспедиція (американцы были здёсь 24 марта, а мы 20 мая 1900 г.). Мозаика, о которой будеть дальше рёчь, составила уже предметь америванскаго изслёдованія, помёщеннаго въ Revue Archéologique, XXIX, p. 26-76, juillet-aout 1901 (A Mosaic Pavement and Inscription from the bath at Serdjilla). Для насъ были облегчены занятія въ Серджиллъ американцами и мы могли извлечь больше подробностей изъ изученія мозаики, почему и находимъ возможнымъ переиздать здѣсь этотъ интересный памятникъ.

Незадолго до нашего прибытія сюда, американцами сдѣлана была попытка раскопать или лучше расчистить отъ земли и мелкаго щебня одну залу въ древнихъ баняхъ, причемъ открыта была надпись и часть мозаики. М'естные бедуины сейчасъ же сообщили намъ, что недавно были франки и что въ баняхъ есть мозаика, слегка только прикрытая землей. Предстояло нанять рабочихъ, очистить мозаику отъ слоя земли, продолжить раскрытіе всей мозанки и заняться изученіемь и описаніемъ этого интереснаго памятнива. Когда вынесена была земля и обмыть поль, мы увидёли большую залу, раздёленную четырьмя колоннами на двѣ части — восточную и западную. Восточная часть больше западной, поль въ ней поврыть мозаичными изображеніями, а въ самомъ центрѣ медаліонъ, сплошь заполненный греческой надписью. Мозаичныя изображенія, тоесть сцены охоты дикихъ звѣрей, птицы и деревья окружають со всёхъ сторонъ медаліонъ. Мозаика окружена далёе бордюромъ, представляющимъ разнообразный сюжеть: птички и животныя въ растительномъ орнаменть. Въ западной половинъ залы тоже была мозанка, но она не имъла изображеній, а состояла изъ врупныхъ бёлыхъ кубиковъ, раздёленныхъ на квадраты полосками черныхъ кубиковъ (Таблица № 27).

Въ центрѣ залы, какъ сказано, медаліонъ и въ немъ надпись, объясняющая и назначеніе зданія, и эпоху постройки, и имя строителя. Такъ какъ памятникъ пріобрѣталъ значительный интересъ, то мы занялись подробнымъ его изслѣдованіемъ. Списавъ надпись, мы сдѣлали фотографическій снимокъ съ мозаики и попытались разобраться въ отдѣльныхъ сюжетахъ, изображенныхъ мозаичистомъ. Это тѣмъ болѣе было необходимо, что фотографическій снимокъ не могъ отчетливо воспроизвести мозаику. Чтобы дать хотя нѣкоторое представленіе о живости красокъ и тонкости работы мозаичиста, мы воспроизвели красками часть сюжетовъ (табл. № 28).<sup>1</sup>) Закончивъ занятія, мы тщательно покрыли землей весь мозаичный полъ въ надеждѣ, что подъ землей удастся сохранить этотъ прекрасный памятникъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Натуральный тонъ мозанки няша таблица не воспроизводить, такъ какъ мозанка покрыта слоемъ цемента и глины.

старины еще на нёсколько лёть. Впрочемъ, судя по нёсколькимъ свёжимъ примёрамъ расхищенія мозаикъ въ теченіе трехъчетырехъ лёть, остается мало вёроятнымъ, чтобы и мозаика въ Серджиллё сохранилась еще до прибытія какой-нибудь новой ученой экспедиціи; поэтому тёмъ обязательнёе дать объ ней полное представденіе.

Какъ сказано выше, центральное мъсто въ мозанкъ занимаеть медаліонъ, заполненный надписью и снабженный бордюромъ: кругомъ медаліона расположены сцены, представляющія разнообразный сюжеть. Начнемь описание съ восточной части. Въ центръ этой картины гранатовое дерево съ широко раскинутыми вътвями, подъ нимъ двъ сценки охоты дикихъ звърей. Тигръ гонится за газелью, — сцена полна экспрессіи. Зв'ерь уже схватилъ за крупъ бъдное животное, у котораго подкосились ноги, и оно готово въ изнеможени повалиться. Картина хорошо передаеть отчаяние газели и торжество дикаго звъря, овладъвшаго своей добычей. По другую сторону дерева, т. е. съ южной стороны вартины, мозаичисть изобразиль еще хищнаго зв'вря, но уже находящагося въ покот и самоудовлетворенія. Это, по всей в'вроятности, левь, спокойно пожирающій пойманнаго имъ осла, который лежитъ уже вверхъ ногами. Въ противоположность первой сценъ, здъсь повой и удовлетвореніе.

Въ западной части мозанка представляетъ нъскодько отдъльныхъ сценъ:

1) въ центръ дерево съ раскинувшимися вътвями, подъ нимъ изображенія звърей;

2) животное съ раздвоенными копытами, находящееся въ сильномъ движеніи и обращенное по направленію къ югу;

3) въ параллель съ этой картинкой изображена фигура дьва въ сильномъ движеніи, звёрь стремится въ сёверномъ направленіи;

4) ближайщая фигура представляеть газель, которую преслёдуеть дикій акёрь, изображенный уже въ параллели медаліона; на таблицё, изданной въ Revue Archéologique, не воспроизведены сцены зацадной части мозаики;

5) выше газели роскошно изображенная фигура страуса, съ расцущенными крыльями;

6) далѣе еще продолженіе дикой охоты: пантера въ цогонѣ за газелью; 7) по близости къ бордюру медаліона двѣ птицы: одна изъ породы аистовъ (съ длинными ногами), другая можетъ быть утка.

Бордюръ, которымъ окружена вся мозаика, заслуживаетъ также вниманія, какъ художественное произведеніе. Онъ представляетъ довольно искусно сдѣланное сочетаніе растительнаго орнамента съ фигурами птицъ, головками мелкихъ животныхъ, плодами и т. п.

Разсмотрѣнная мозаика представляеть большой интересь съ точки зрѣнія древняго искуства, такъ какъ это есть датированный памятникъ (473 г.) и такъ какъ онъ рѣзко выдѣляется между памятниками той же эпохи, внушенными христіанской идеей (the purely secular character of its subject takes it out of that large class of religious mosaics, which date from the end of the 4-th century to the close of the Byzantine period, and places it in a comparatively small class. — Revue Archéologique, XXIX, p. 67).

Переходимъ къ надписи, находящейся въ медаліонъ. Не можетъ быть сомнѣнія, что она составлена въ метрической формѣ, хотя гексаметръ не вездѣ правильный и между четырьмя цервыми стихами и двумя послѣдними дата отмѣчена прозой.

Ιουλιανός μέν ἕτευξεν, χάριν δ' ἔχ(ε)ι ἅπασα κώμη
Δόμνηι σύν ἀλόχψ καὶ ἄσπετον ὥπασεν ὅλδον
Πάτρην κυδαίνων ἀλλὰ φθόνον ἐκτός ἐλαύνο:
Δόξα καὶ κῦδος ὕμμιν ἐπὶ πλ(ε)ἰον αἰἐν ἀ(ε)ἰροι.
ἐτελ(ε)ιώθη τὸ λουτρὸν μηνὶ Πανέμου τοῦ ΔΠΨ ἔτους ἰνδικτιόνος ĪΑ
Θαλλασ(σ)ίου ἐσθλὸς παῖς Ἰουλιανὸς τόδ' ἔτευξ[εν]
[Boυ]λῆ κ(αὶ) πραπίδεσ[σιν Ἀλε]ξᾶν ἔχων σ[υμδοη]θόν.

"Юліанъ построилъ вмѣстѣ съ женой своей Домной — и вся деревня приносить сму благодарность — и доставилъ безграничное счастіе прославленіемъ своего отечества. Слава да отгонитъ далеко зависть и да возвышаетъ ваше счастіе. Термы окончены въ мѣсяцѣ Панемѣ, 784 года, индикта 11-го. Благородный сынъ Фалассія Юліанъ устроилъ это своимъ тщаніемъ и стараніемъ, имѣя сотрудникомъ Алексаса".

По отношенію къ чтенію надписи необходимо сдёлать нёсколько замёчаній лишь къ послёднимъ строкамъ, гдё надпись не хорошо сохранилась. Въ реченіи 'Алеба́v сохранилось

### **Ө. И. Успенскаго.**

лишь окончаніе  $\xi \alpha v$ ; первые издатели надписи дополнили слово такъ:  $\delta 5\xi \alpha v$ . Но мы думаемъ, что  $\delta 6\xi \alpha$  здѣсь нельзя видѣть, такъ какъ на фотографическомъ снимкѣ передъ  $\xi \alpha v$  ясно читается не о, а є. Точно также послѣднее слово первые издатели прочли соvе́рюоv, между тѣмъ какъ мы предпочли чтеніе соµбоую́. Замѣтимъ еще, что приводимыя въ Revue Archéolog. р. 72 цитаты изъ С. І. G. п. 8608 и др. не могуть подкрѣплять догадку о чтеніи соvе́рю́еv.

Юліанъ долженъ быть признанъ строителемъ т. е. жертвователемъ на постройку бани, а не мастеромъ и не мозаичистомъ, — въ первомъ значенія обыкновенно употребляется тєо́хєιν (Revue Archéol. р. 73). Что касается имени строителя бань Юліана, заимствуемъ изъ указанной статьи слёдующія данныя. "По связи съ серджильской надписью очень важно указать на Т. Flavius Julianus, который устроилъ для себя и своего семейства надгробный памятникъ въ Катурѣ въ разстояніе 60 миль отъ Серджилы. Тамъ же сохранилась греческая надпись съ именемъ Өалассія".

Дата — мѣсяцъ панемъ 784 года — указываетъ на эру Селевкидовъ, по которой почти обыкновенно велось лѣтосчисленіе въ Сиріи: 784 годъ и мѣсяцъ панемъ соотвѣтствуютъ іюлю 473 года по Р. Х.

Эль-Вара (el-Bâra). Это быль весьма значительный и укрѣпленный городъ, какъ показываютъ сохранившіяся части развалинъ. Эль-Бару можно признать наиболѣе типическимъ представителемъ мертвыхъ городовъ сѣверной Сиріи; это въ особенности краснорѣчивый памятникъ неожиданно пріостановленной здѣсь общественной жизни вслѣдствіе какой-то катастрофы. Эль-Бара, съ другой стороны, весьма хорошо знакомитъ съ культурной жизнью общества въ эпоху, современную паденію западной римской имперіи.

Попытаемся характеризовать эту жизнь по остаткамъ, и донынѣ наблюдаемымъ въ Эль-Барѣ. Улицы селеній или городовь по большей части узки и вымощены булыжникомъ. Дома всѣ имѣютъ доступъ со стороны улицы черезъ небольшую дверь, ведущую во дворъ. Почти всѣ дома въ два этажа, иногда оба этажа украшены колоннами; часто вокругъ дома идетъ галлерея. Первый этажъ отдѣляется отъ второго полуаркой, на которую настилается полъ верхняго этажа. Стѣны и главнѣйше ворота и наличники украшены или орнаментомъ растительнаго характера (листья винограда и аканоъ), или христіанскими эмблемами, а также надписями. Изъ христіанскихъ эмблемъ чаще всеговстр'ячается монограмма въ кругѣ, буквы А С въ соединеніш съ крестомъ, изр'ядка рыба или агнецъ съ крестомъ на сиинѣ. Общій и отличительный характеръ эмблемъ и надписей церковный и христіанскій. Всё ностройки изъ камня, стёны почти вездѣ сохранились, иногда стоятъ на мѣстахъ лѣстницы и галлереи.

Надписи на воротахъ домовъ чрезвычайно разнообразны, хотя исключительно заимствованы изъ священнаго писанія. Вотъ два блока, служившіе архитравомъ надъ воротами, одинъ длиной въ 1,25 м., другой въ 1,15 м., на одномъ изъ нихъ надпись

+ Κύριος των δυνάμεων μεθ' έμων (витесто ήμων) έστω, το-есть "Господи силь съ нами буди".

Вотъ надпись на карнизъ окна:  $\Delta 6\xi \alpha$  έν ύψίστοις Θεφжад έπд үйς дейνиν (т. е. едейни) то-есть "Слава въ вышнихъ. Богу и на земли миръ".

Такова надпись надъ входными дверьми: † Κύριος φυλάξη την είσοδόν σου και την έξοδον άπο τοῦ νῦν και ἕως τῶν αιώνων. ἀμήν, то-есть "Госпедь сохранить входъ твой и исходъ твой отнынь и до въка; аминь.

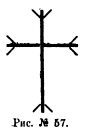
Словомъ, церковность даетъ такую печать постройкамъ этой эпохи, что можно думать, что находишься не въ городѣ, не среди домовъ свётскихъ людей, а въ какомъ-либо монастырѣ!

Укажемъ еще надписи: "Если Богъ за насъ, кто противъ насъ. Слава Ему во вѣки<sup>2</sup>. — "Господи помоги дому сему и живущимъ въ немъ". Или просто "Христе помоги" † Хрюте βэήθη † (эти надписи приведены у de Vogüé, pl. 39).

А вотъ надпись съ указаніемъ владѣльца дома: † Меүа́ $\lambda\eta$ бúvаµіс ті́с а́ү́іас тріа́дос † о́ хо́µіс Прісжос ѐv тоúтф víяа, т. е. "Великая сила Святой Троицы. Комитъ Прискъ симъ побѣждай".— Трудно конечно сказать, о какомъ Прискѣ здѣсь идетъ рѣчь, но не будетъ слишкомъ смѣлымъ думать здѣсь о Прискѣ комитѣ экскувиторовъ, жившемъ въ VI в. и кончившемъ жизнь свою монахомъ въ нослѣдніе годы VI вѣка, — Theoph. Chronogr. ed. de Boor, p. 292<sub>9</sub>; Chron. paschal., p. 703<sub>10</sub>. У Муральта, Chronogr. byzant, p. 113, указанъ Прискъ, жившій въ концѣ V вѣка (s. а. 498); ср. Еvagrius ed. Bidez, p. 224 sq. Не увеличивая количества надинсей, сощлемся на изданіе Ваддингтона, Inscriptions grecques et latines de la Syrie, NN. 2644 — 2653. Разсматривая древности Эль-Бары во всей совокупности, нельзя не вывести заключенія, что здёсь представлена не столько повазная и такъ сказать оффиціальная жизнь большого города, сколько интимная сторона жизни христіанскаго общества. Здёсь мы не находимъ ни громадныхъ колоннадъ и общирныхъ дворцовъ, ни большихъ храмовъ, а наблюдаемъ частные дома средняго класса населенія. Объ этомъ говорятъ и надписи надъ входами въ домъ, это же подтверждаетъ и самая постройка домовъ, небольшіе размёры ихъ и отсутствіе дорогихъ украшеній.

Самымъ большинъ памятникомъ въ Эль-Барѣ слёдуетъ считать громадную базилику, въ которой сохранилась апсида и часть запалной стены. Вся плошаль бывшаго величественнаго зданія покрыта стволами колоннъ, карнизами, частями плафона, — всё эти лежащіе на землѣ обломки покрыты роскошнымъ орнаментомъ съ мотивами растительнаго и животнато царства. Главная апсида громадныхъ размёровъ образована двумя рядами колоннъ, идущихъ до самаго наронка, какъ можно видёть по стволамъ волоннъ и по капителямъ, поваленнымъ въроятно вслъдствіе землетрясенія. О томъ, до какой степени примёнено здёсь было искусство, можно судить по тёмъ образпамъ, которые сохранились нынъ въ воротахъ мечети (de Vogué, pl. 50). Кромѣ того слѣдуеть отмѣтить здѣсь превосходные логребальные памятники въ видѣ пирамидъ. Въ основании это квадратныя здавія на цоколь, завершающіяся пирамидой. Внутри такихъ зданій сохраняются саркофаги; впрочемъ большинство ихъ разбито на мелкіе куски, такъ какъ входъ въ подобнаго рода зданія нивому не возбраняется. Памятникамъ Сиріи угрожаеть неизбъжная гибель, такъ какъ ихъ не кому защищать противь невёжества и жадности (ради добыванія извести изъ мрамора, подвергаемаго горѣнію).

Денръ Санбиль. Здёсь слёдуеть отмётить нёсколько † ХРІСТЕВОЕЮН † вполнё сохранившихся частныхъ домовъ,



вполнѣ сохранившихся частныхъ домовъ, характерная особенностъ койхъ — колоннада передъ входомъ. Весьма рѣдко также повторяющаяся особенность на внѣшней стѣнѣ дома изображеніе овна съ крестомъ (табл. № 29, четвертый рядъ сверху). Надъ входомъ въ частный домъ встрѣтили мы надиись Хрютъ βэήθει (рис. № 57).

Рувейха. Здёсь сохранились величественные остатки мертваго города. На нервомъ мѣстѣ слѣдуетъ отмѣтить обширное зданіе христіанской базилики, отъ которой сохранилась апсида съ треми окнами. Любопытно наблюдать, что апсида составляеть здёсь совершенно особое и самостоятельное зданіе, вставленное въ восточную часть четырехугольника. Храмъ былъ въ три корабля. Особенность архитектурнаю стиля характеризуется величественными арками, на которыхъ утверждалось все зданіе (См. планъ у de Vogué, pl. 68-69). Въ церкви было два нареика съ тремя дверьми, покрытие основывалось на системѣ полуарокъ. Надъ главными воротами надпись BIZZOC ПАРАОУ (Waddington, n. 2670) и выше архитравъ съ превосходнымъ орнаментомъ. При дальнѣйшемъ осмотрѣ города найдена была другая базилика, въ которой сохранились апсида, восточная и западная стѣна и частію южная; совершенно разрушена съверная. Такимъ образомъ для изученія плана эта базилика представляеть наилучшія условія. Апсида вд'ялана въ четырехугольный кадръ и совсѣмъ отъ него независима. Отъ апсиды съ той и другой стороны идеть рядъ колоннъ, причемъ сохранилось 8 колоннъ in situ съ южной стороны; этими рядами колоннъ образованъ главный корабль храма, малые боковые корабли находятся между колоннами и стьпами съверной и южной. Къ апсидъ примыкаеть отдъльное квадратное помъшеніе. Окна въ стѣнахъ маденькія и узенькія, какъ въ частномъ домѣ. Надъ колоннами возвышаются полуарки, на которыхъ лежитъ каменная кладка свода. Кровля была на два ската, какъ это можно видъть на восточной и западной стънъ (см. у de Vogüé, pl. 68).

Погребальные памятники въ Рувейхѣ многочисленны, многіе изъ нихъ сохранились въ цѣлости, въ особенности нельзя не упомянуть объ одномъ въ формѣ греческаго храма съ портикомъ и двумя колоннами спереди. Это не только изящный самъ по себѣ памятникъ, онъ замѣчателенъ еще по своей сохранности. Внутри раздѣленъ онъ аркой и крытъ на двѣ стороны, крыша вполнѣ сохранилась. Прекрасное зданіе устроено на два этажа; въ нижнемъ мѣста для погребенія, для чего имѣются три ниши или полуарки, въ верхнемъ ярусѣ тоже были повидимому саркофаги, хотя на мѣстѣ ихъ не сохранилось (de Vogüé, pl. 91). Частные дома здёсь подверглись большому разрушенію. Уцёлёвшія стёны домовъ обращены въ загоны для скота, изъ грудъ камня устроены помёщенія для пастуховъ и для склада хозяйственныхъ принадлежностей. Обработанный камень бьютъ и обжигаютъ для извести. Типъ частныхъ домовъ можно видёть на прилагаемой таблицѣ, они характеризуются колоннадой и галлереей (табл. №30). Многіе дома сохранили надписи, напримёръ надъ дверью дома съ колоннадой надпись красками:

† ό καθικῶν (вмѣсто κατοικῶν) ἐν βοηθεία τοῦ ὑψίστου ἐν σκέπη ₽ т. е. "Живый въ помощи Вышняго, въ кровѣ Небеснаго", или надъ входомъ другого дома:

... ἑμᾶς ἔσωσεν ἀπὸ παντὸς κακοῦ. ἀμήν. †

Аленно не представляетъ интереса съ археологической стороны, и мы должны были остановиться здёсь съ той цёлью, чтобы навести справки о дальнѣйшемъ пути и чтобы заявиться въ руссвое консульство, куда была направлена наша корреспонденція. Здѣсь мы имѣли удовольствіе познакомиться съ Россійсвимъ генеральнымъ вонсуломъ г. Григоровичемъ, воторый съ любезной готовностью оказаль намь всяческое содъйствіе и далъ на помощь экспедиціи драгомана консульства г. Антаки, такъ какъ сопровождавшій экспедицію г. Хури былъ отозванъ своимъ начальствомъ въ Іерусалимъ. Кромѣ того здѣсь я познакомился съ г. Pognon, французскимъ консуломъ, занимающимся изученіемъ сирійскихъ надписей. Г. Pognon много путешествоваль по Востоку, прекрасно знакомъ съ Месопотаміей и ея археологическими памятниками. Недавно получивъ назначение въ Алеппо, онъ достаточно однако ознакомился съ мъстностью и могъ сообщить мнъ весьма полезныя свъдънія, за воторыя приношу ему глубокую благодарность.

Кромѣ того г. Pognon предоставилъ въ наше распоряженіе нѣсколько эстампажей съ греческихъ надписей, попадавшихся эму во время его экскурсій въ окрестностяхъ Алеппо приводимъ здѣсь двѣ надписи, обязательно приготовленныя для нечати Р. Х. Леперомъ.

# ĊĠIM¢ŒĸAIĊſMBĊŢſAŒĸAIAĔŎŊŢĬŎĊŎĬĊĬĨĂŢ₽ŨŎĬĊŢŎ ĠAĂĬŎŢ₽ŎĬĨĬŎŊĊſŊĸĂŢĂĊĸĊſĦĨĨĂĊĦĊĸŢŒŊŢŒŊŎĊŒŊŀĬ₽Ŏ ĊŎΔŨŊΔĬĂŊŎMĊ₽ĬŎſĸĂĬBĊ₽ĬŨŊŎĊĸĂĬΔĂ₽ĊĬŎſĸĂĬĸĂĂſŎĬŎŢŢ ĠĬĨĬŇĊĂĦŢŴŊĸĂĬĂŊŢŨŊĬŎſĸĂĬĊŒĬĨĂŢ₽ŎſĂĊſĸŎſ₽ſŒŊ ^///MĊŢĨĂŊŎĊŢĊĸŢŎŊŴŊĬĊŎĦ ĸĂĨſĂĬŎſĸĂĬĊĊĂĊſĸŎſŢĊĸŢŎŊŴŎſĊŢŎĊĊBŎĊMĦŊŎĊ

## ΠΕΡΙΤΙΟΥ<u>ΕΙ</u> CΥΝΕΤΕΛΕΙΟΟ ΟΒΟΟΜΙΝΟΟ ΠΕΡΙΤΙΟΥ<u>ΕΙ</u> CΥΝΕΤΕΛΕΟΘΗΚΑΙΑΦΙΕΡΟΟΘΗ ΟΓΡΑΨΑCΘΕΟΤΕΚΝΟC

Σειμίω καὶ Συμβετύλω καὶ Λέοντι θεοῖς πατρώοις τὸ ἐλαιοτρόπιον σὺν κατασκευῇ πάσῃ ἐκ τῶν τῶν θεῶν προσόδων διὰ Νο(υ)μερίου καὶ Βερίωνος καὶ Δαρείου καὶ Κλαυδίου τ[ῶν] ἐπιμελητῶν καὶ Ἀντωνίου καὶ Σωπάτρου λευκουργῶν καὶ Γαίου καὶ Σελεύκου τεκτόνων (Δ[ο]μετιανός<sup>1</sup>) τέκτων μνησθῃ)<sup>2</sup>) ἔτους 272 (=224) μηνός Περιτίου GI συνετελέσθη καὶ ἀφιερώθη. <sup>6</sup>Ο γράψας Θεότεκνος.

Божества Σείμιος, Συμβέτυλος, Λέων встрѣчаются здѣсь впервые. Строка 5, вырѣзанная болѣз мелкими буквами, представляетъ вставку, причемъ рѣзчикъ вмѣсто одного пропущеннаго имени Домиціана вставилъ все примѣчаніе, бывшее, вѣроятно, на поляхъ оригинала.

## ύπέρ] **ΓΥΧΗCTOΥΑΓΙΟΥΖΑΧΕΟΥΕΤΟΧ**ΓΓΝΦ

Zacchaeus M. Antiochiæ называется въ Acta Sanct. III, 33 подъ 10 Іюля.

Изъ Алеппо мы должны были держать путь къ крайней цъли нашей экспедиціи, къ монастырю св. Симеона Столпника. Дорога пролегаетъ по каменистой странъ, почти лишенной населенія и мало имъющей археологическихъ памятниковъ.

Въ селенія **Вофертинъ** обращають на себя вниманіе остатки базилики, отъ которой сохранилась впрочемъ одна апсида. Эта теперь пустынная мѣстность была когда-то густо населена: во множествѣ сохранились пещеры для погребенія умершихъ съ саркофагами и безъ оныхъ. Пещеры

164

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Δομετιανός = Δομιτιανός.

<sup>)</sup> Conj. 8 J. вм. Imperat. cf. Dieterich, Untersuchungen z. Gesch. d. gr. Spr., p. 206: Theoph. 182/4 ёпасобу то хроща, а̀vаохафу та̀ соте́а и т. и. Hatzidakis, Einl. in d. neugr. Gramm. p. 219.

имъютъ разныя формы, то съ надписями, то съ христіанскими эмблемами, многія раздѣлены на отдѣльные компартименты и снабжены маленькими loculi для погребеній. Нёкоторыя, закрытыя большими каменными плитами, представляють внутри значительный интересь. Такъ въ одной пещеръ замътили мы двъ полуарки или ниши, въ каждой по три мъста для погребенія, а прямо противъ входа высёченъ въ скалѣ громадной величины саркофагь, им'вющій форму софы или ложа. На фонъ ствны возлѣ саркофага остатки барельефа, весьма впрочемъ испорченнаго. Другая пещера более обширныхъ размеровъ сохраняеть ясные слёды христіанскаго погребенія. Здёсь можно замѣтить вырѣзанный въ скалѣ вресть и вресты, исполненные краской. Все, повидимому, побуждаеть думать, что и на свверь оть Аленно продолжается та же культура, какую мы наблюдали въ Эль-Баръ и окрестныхъ мъстахъ, т. е. христіанская куль-TVDA V-VII BERA.

**Монастырь св. Симеона Столиника** есть безспорно наиболѣе величественный памятникъ въ сѣверной Сиріи, который одинъ и самъ по себѣ можетъ служить прекраснымъ показателемъ религіознаго и культурнаго состоянія Сиріи въ V вѣкѣ. Не будетъ преувеличеніемъ, если скажемъ, что монастырь этотъ имѣлъ такое же значеніе въ Сиріи, какое Кіевопечерская или Сергіева лавра въ Россія. Онъ находится въ разстоянія 35—40 в. отъ Антіохіи и приблизительно столько же отдаленъ отъ Алепно, расположенъ весьма красиво на высокомъ холмѣ, съ котораго открывается несравненный видъ какъ на лежащія у подножія его долины, такъ и на господствующія надъ нимъ вершивы горъ (табл. № 31).

Монастырь построенъ въ концѣ V в., храмъ его имѣетъ форму креста, центръ котораго занимаетъ квадратный открытый дворъ съ знаменитой колонной въ самой его серединѣ, на которой подвизался св. Симеонъ. Несомнѣнно, въ Сиріи нѣтъ ничего величественнѣй этой святыни, хотя въ настоящее время она утратила всякое значеніе, ибо въ окрестности на цѣлые десятки верстъ "все дико и пусто кругомъ". О быломъ значеніи монастыря — по крайней мѣрѣ до конца Х вѣка — можно судить по тому, что у подошвы холма, на которомъ онъ расположенъ, возникъ цѣлый городъ Симеона (Деиръ Семанъ), который жилъ и процвѣталъ на счетъ богомольцевъ, отовсюду стекавшихся на поклоненіе чудотворцу. Этотъ городъ Симеона представляеть изумительно блестящій результать приложенія большого труда и капитала, чтобы обезпечить достаточнымъ количествомъ воды большое населеніе этого совершенно безводнаго и каменистаго мёста. Слёдуеть также замётить, что возведеніе громадныхъ монастырскихъ зданій на скалистомъ неровномъ холмѣ требовало большого искусства и техническихъ знаній.

Раскрыть хотя до нѣкоторой степени исторію такого импозантнаго археологическаго памятника, какъ монастырь Симеона Стилита, значило бы поднять завѣсу съ весьма деликатнаго во всемірной исторіи вопроса — о роли Сиріи въ византійскомъ искусствѣ и культурѣ. Къ сожалѣнію, наука обладаетъ пока на этотъ счетъ весьма скудными свѣдѣніями, которыя даютъ основанія лишь для догадокъ и предположеній, а не для твердыхъ выводовъ. Нужно надѣяться, что начавшееся въ послѣдніе годы движеніе по изданію и изученію памятниковъ сирійской и арабской письменности можетъ пролить свѣтъ на культуру V и VI вѣка въ Сиріи.

Въ настоящее время можемъ указать на превосходныя страницы въ книгѣ Диля Justinien et la civilisation byzantine au VI siècle, p. 567 sqq. гдѣ чуть-ли не въ первый разъ авторитетно намѣчается цѣлый рядъ культурныхъ фактовъ и мѣстныхъ особенностей въ развитіи Сиріи.

"Христіанство въ Сиріи, говоритъ Диль (р. 574), приняло довольно оригинальное направление подъ влияниемъ семитическихъ расовыхъ чертъ сирійцевъ и склонности ихъ къ партикуляризму. Антіохія, Апамея, Эдесса, Осроена и Месопотамія — все это были излюбленныя мёста монаховъ, пустынниковъ, столиниковъ и чудотворцевъ. По всей Сиріи было громадное число монастырей и православныхъ и еретическихъ, въ которыхъ сосредоточивалась производительная литературная д'ятельность. Многіе монастыри были весьма многолюдны, такъ напр. монастырь Populorum имѣлъ 1000 монаховъ (Ioannis, ep. Ephesi p. 221 ed. Van Douwen); по выражению современниковъ, монахи составляли здъсь настоящее государство. Но еще многочисленнъй были пустынники. Во всей этой странѣ аскетизмъ былъ популярнымъ явленіемъ, и подвиги пустынножителей возбуждали всеобщее почтение. Никто не находилъ поэтому страннымъ, что благочестивый пустынникъ удаляется на уединенную гору и поселяется, какъ дикій звѣрь, въ пещерѣ, или что другой живетъ продолжительные

годы въ тёсномъ пространствё между высокими стёнами, сообщаясь съ впёшнимъ міромъ только чрезъ отверстіе въ стёнѣ. Находили достойными похвалы и подражанія самыя странные обычаи. Обычай проводить жизнь на столпѣ особенно былъ предметомъ удивленія. Знаменитому подвижнику V вѣка Симеону, показавшему образецъ этого способа самоумерщвленія, нашлось много подражателей. Православные и еретики соперничали въ устройствѣ болѣе высокихъ колоннъ и въ усиленіи подвиговъ. У вороть Ангіохіи на Дивной горѣ Симеонъ Младшій провелъ на колоннѣ 68 лѣтъ..."

Въ особенности любопытно отмътить, что Сирія сдълалась страной по преимуществу монофизитской, т. е. еретической. Начиная со второй половины V-го вѣка монофизиты такъ же усиливаются въ Сиріи, какъ въ Египть; въ царствованіе Юстиніана ересь пустила въ Сиріи глубокіе ворни. Между тѣмъ какъ несторіанство перенесло центръ своей діятельности въ Персію (Diehl, p. 579), монофизитизмъ напротивъ усиливался болье и болье, причемъ имъ воспользовались для своего обнаруженія сепаратистскія тенденція сирійскаго населенія. Сиріи принадлежали главные апостолы и распространители ереси: Яковъ Сарухскій, Филоксенъ, Іоаннъ изъ Теллы, Петръ Апамейскій и другіе, ведшіе страстную полемику противъ приверженцевъ Халкидонскаго собора, въ особенности же Яковъ Барадей и Іоаннъ Азійскій, возстановившіе яковитскую церковь, почти уничтоженную вслёдствіе преслёдованій. Въ главныхъ сирійскихъ городахъ и въ безчисленныхъ монофизитскихъ монастыряхъ монофизитское ученіе имѣло самыхъ горячихъ приверженцевъ и самыхъ мужественныхъ проповѣдниковъ. Борьба между православными и монофизитами достигла наибольшаго ожесточенія въ Антіохіи — при Северѣ (512—518 г.), самомъ знаменитомъ ученомъ монофизитской церкви, и Ефремъ (526-545 г.), самомъ энергичномъ православномъ епископѣ въ борьбѣ. съ иномыслящими.

Отмѣтимъ еще нѣсколько чертъ литературнаго и художественнаго движенія въ Сиріи. Въ этомъ отношеніи весьма немногія провинціи имперіи могутъ идти въ рядъ съ Сиріей. Шестое столѣтіе знаменуетъ высшій подъемъ Сирійской литературы. Къ этому времени относятся знаменитые писатели, указанные выше вожди монофизитизма, ученые какъ медикъ. Сергій, историки какъ Іоаннъ Ефесскій, лѣтописцы какъ продолжатель Захаріи Митилинскаго или анонимные авторы хроники Інсуса Стилита и хроники Эдесской и др. Кромѣ того, большинство знаменитыхъ византійскихъ писателей этой эпохи суть сирійцы по происхожденію. Сюда относятся жизнеописатели святыхъ какъ Кириллъ Скиеопольскій, великій историкъ эпохи Прокопій, историкъ Іоаннъ Малала, Евагрій и Іоаннъ Эпифанійскій, знаменитые юристы какъ Өеофилъ, Дороеей и Стефанъ. Изъ Сиріи же происходятъ церковные писатели: патріархъ Северъ и Ефремъ, Іоаннъ Климакъ и Симеонъ Стилитъ Младшій. Такимъ образомъ, нельзя не видѣть, что Сирія стояла въ VI в. высоко въ литературной производительности. Не менѣе почетное мѣстъ занимастъ она въ развитіи исскуства, какъ показываютъ ся архитектурные памятники.

Переходя къ св. Симеону Сголпнику, необходимо прежде всего замѣтить, что онъ не относится къ числу извѣстныхъ политическихъ или литературныхъ дѣятелей, и не обязанъ своей знаменитостью какимъ-нибудъ исключительнымъ внѣшнимъ подвигамъ. И между тѣмъ церковная исторія едва ли можеть указать болѣе популярное и болѣс извѣстное имя въ первые вѣка христіанства, чѣмъ имя Симеона Столпника<sup>1</sup>).

Должно думать, что нашъ святой есть продуктъ того религіознаго настроенія и глубокаго воодушевленія аскетическими подвигами, какое зам'вчается не только въ Сиріи, но и на всемъ востокъ въ V и VI въкъ. Всесвътной славой своей онъ обязанъ главнъйше тому способу самоусовершенствования и аскетическаго подвига, который онъ избралъ и освятилъ своимъ примъромъ. Это было стояніе на стояпъ. Около 40 лътъ Симеонъ выносиль невъроятныя физическія страданія, соединенныя съ этимъ способомъ подвижничества. "Эта новость, говорить Тилльмонъ (ibid. p. 462), въ самомъ деле сначала всёхъ поразила, одни осмѣивали ее, другіе осуждали: противъ Симеона выставили обвинение, что онъ изъ тщеславія ведетъ такой родъ жизни". Т'ёмъ не менѣе извѣстность св. Симеона распространялась быстро. Къ нему приходили не только изъ ближайшихъ селеній, но и издалека, одни приводили разслабленныхъ, другіе просили у него исцѣленія отъ различныхъ болѣзней

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tulemont, Memoires pour servir à l'histoire eccles. XV, p. 847: il n' y a guere de saints dans l'eglise dont le nom soit aussi celebre qu'est celui de S. Symeon Stylite. Cependant l'honneur que nous luy rendons aujourdhui n'est qu'un reste de celuy que les Fidèles luy ont rendu de son vivant mesme.

всё по вёрё ихъ получали просимое и распространяли славу о чудодёйственной силё св. Симеона на далекія страны. Стали приходить въ Сирію изъ отдаленнёйшихъ странъ: изъ Испаніи, Англіи и Галліи, а въ Римё изображенія сватого ставились въ притворахъ ремесленныхъ заведеній (Tillemont, р. 361). О громадномъ авторитетё Симеона свидётельствуетъ то значеніе, какое придавалъ ему императоръ Θеодосій младшій въ вопросѣ о церковныхъ волненіяхъ. Изъ писемъ Θеодосія ясно, что императоръ приписываетъ его молитвамъ уничтоженіе ереси. Несторія и ожидаетъ мира церкви отъ благотворнаго вліянія Симеона на тёхъ, которые поддерживаютъ церковныя смуты.

Прежде чёмъ продолжать исторію Симеона, находимъ ум'встнымъ коснуться здёсь вопроса о столиникахъ. Есть спеціальная статья о стилитахъ или столиникахъ, въ которой собраны древн'яйшія изв'ястія о способ'в подвижничества на столиахъ (*Delehaye*, Les Stylites, въ Compte-rendu du III<sup>®</sup> Congrès scientifique tenu à Bruxelles, 1895, р. 191-232). Но какъ смотр'ять на происхожденіе столиничества?

Что въ христіанскую эпоху перешли нѣкоторые обычан языческіе, что въ обрядовой сторонѣ христіанскаго культа есть пережитки старыхъ культовъ, это не подлежитъ сомнѣнію. Такъ въ культѣ Богородицы указываютъ черты обряда языческихъ женскихъ божествъ (Schultze, Gesch. des Untergangs des gr.-röm. Heidentums, Jena 1892, II, p. 355), такъ въ обрядѣ постриженія въ монашество усматриваютъ сходство съ языческимъ обрядомъ принесенія волосъ въ жертву божеству (ibid. p. 370). Припомнимъ при этомъ и остатки языческой старины въ нашихъ народныхъ представленіяхъ объ Ильѣ пророкѣ и о великомученикѣ Георгіи.

Искать въ обычав восхожденія на столить и проживанія на немъ съ цёлью аскетическихъ подвиговъ — остатковъ древнихъ религіозныхъ обрядовъ, отмёченныхъ именно въ Сиріи, побуждаютъ нёкоторыя мёста Лукіана<sup>1</sup>) пері тя́с Συріяс Өеої (Bibl. Teubneriana, Luciani Samosatensis opera ex recens. *Iacobitz*, vol. III, р. 341), въ которыхъ говорится о фаллахъ въ соединени съ культомъ Діониса (р. 347 кай фаллахъ въ соединени съ культомъ Діониса (р. 347 кай фаллахъ въ соединени съ культомъ Діониса (р. 347 кай фаллахъ въ соединени съ культомъ Діониса (р. 347 кай фаллахъ ботаси ѐν того пропилатого бо карта μерало. Описывая далёе святилище, Лукіанъ говорить (р. 354): притворъ храма

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) За указание миста пряному благодарность Я. И. Смириосу.

(τὰ δὲ προπύλαια τοῦ ໂεροῦ) находится съ свверной стороны и имъеть до 100 саженъ (μέγαθος озон те έхатон доринеши). Въ этомъ притворъ стоятъ столпы, поставленные Діонисомъ, вышиной въ 30 саженъ (ѐν тоύтою тоїς пропилаїою най об фаллог έστασι, τους Διόνυσος έστήσατο, ήλικίην και οίδε τριήκοντα όρүчесоч). На одинъ изъ этихъ столбовъ каждогодно всходить по два раза одинъ мужъ и проводитъ на самой вершинѣ столба семь дней (ές τουτέων τον ένα φαλλον άνήρ έκάστου έτεος δίς άνέργεται οίκέει τε έν ἄκρω τῷ φαλλῷ χρόνον ἑπτὰ ήμερέων). Причина же восхожденія указывается такая: по мнѣнію большинства стоящій на столив бесвдуеть съ богами на высотв и молится за благо всей Сиріи, они же (т. е. боги) вблизи выслушивають молитвы; а нёкоторые думають, что это дёлается въ воспоминание Девкаліона, когда люди спасались отъ воды на горахъ и высокихъ деревьяхъ". Далёе Лукіанъ высказываетъ и собственный взглядъ на этотъ обычай, сближая его съ культомъ Діониса, которому ставять фаллы-столпы и на эти послѣдніе сажаютъ деревянныя изображенія людей. Но конечно его соображение о томъ, что настоящие люди восходятъ на столпы изъ подражанія обычаю ставить на столпы деревянныя изображенія людей, — не можеть нась удовлетворить. Дёло въ томъ, что Лукіанъ имѣлъ передъ собой религіозный обычай, уже потерявшій смыслъ и обратившійся въ обрядъ.

Весьма конечно не легко поставить въ связь фаллическій культъ съ вопросомъ, о которомъ мы здісь трактуемъ. Да можетъ быть въ этомъ и не представилось бы надобности. Мъсто Лукіана прямо даетъ намъ матеріалъ для пониманія подъ фаллами столповъ (30 сажень!), онъ же объясняетъ этотъ обычай, согласно съ мнѣніемъ большинства, какъ болѣе удобный способъ бесѣды съ божествомъ и молитвъ за благо всей Сиріи.

Мы не беремъ на себя задачи изслѣдованія этого вопроса по даннымъ грекоримской мивологіи. Все, что имѣетъ отношеніе къ фаллу въ культѣ Діониса (Roscher, Ausführliches Lexicon, I. 1057), не можетъ имѣть здѣсь приложенія. Скорѣй можно бы подумать здѣсь о Великой матери, или о "сирійской богинѣ", культъ которой въ Сиріи имѣлъ громадное распространеніе, и при входѣ въ храмъ которой стояли два исполинскіе фалла (Preller, Römische Mythologie, II, р. 397).

Сказанія о св. Симеонъ были составлены еще ближайшими его учениками, затъмъ дополнены и распространены церковнымъ историкомъ Евагріемъ. Нѣтъ сомнѣнія, что въ жизнеописаніяхъ св. Симеона предстоитъ еще выдѣлить первоначальный пласть отъ наслоеній; но для такой работы не пришло время, потому что не изданы еще древнѣйшія и оригинальныя житія. Точно также едва ли въ настоящее время можно говорить о роли, которую св. Симеонъ игралъ въ борьбѣ монофизитовъ съ приверженцами Халкидонскаго собора. О рукописномъ матеріалѣ см. Delehaye, Les Stylites, p. 194, n. 1., въ особенности W. Wright, A short history of Syriac Literatur, London 1894, p. 55-56; Wright, Catalogue of the Syriac manuscripts, Cambridge 1901, vol. II, p. 849, гдѣ указаны письма на сирійскомъ въ опроверженіе Халкидонскаго собора, письма къ императору Льву и др. Catalogue, of S. M. ін the British Museum, p. 951, 986, 1153, 1325, Index.

Симеонть родился въ концѣ IV-го вѣка (ок. 390 г.) и умеръ по всей въроятности въ 460 году. Разноръчія въ показаніяхъ ближайшихъ, т. е. восточныхъ источниковъ о годъ смерти Симеона расходятся весьма мало. Составитель Эдесской хроники (Assemani, Bibl. Orient. I, 405) относить смерть Симеона къ 771 г. эры селевкидовъ, т. е. къ 460 г., ту же хронологію даетъ пресвитеръ Косьма (Assemani, ibid. I. p. 252); у Barhebrai, Chron. ecclesiast. p. 181, показанъ 461 г. Разница въ сущности весьма незначительная, происходящая, какъ можно догадываться, оть способа перевода мёстнаго сирійскаго лётосчисленія на византійское (см. Barhebraei, Chron. p. 181, n. 2). Но чрезвычайно важно замѣтить здѣсь, что весьма не много лѣтъ спустя по смерти Симеона на мѣстѣ его подвиговъ построенъ быль монастырь вь его честь: c' est dans la deuxième moitié du cinquième siècle que nous avons définitivement placé la construction du monument élevé en l'honneur de S. Siméon Stylite (De Vogué, Syrie centrale, I, p. 142). Это заставляеть думать, что и при жизни Симеонъ уже пользовался большой извъстностью и что извъстія житій о сношеніяхъ св. подвижника съ императорами заслуживають полнаго довѣрія. Кстати здёсь замётить, что большинство сирійскихъ памятниковъ, которыми мы здёсь занимаемся, происходить приблизительно изъ той же эпохи V-VI в. Какъ извѣстно, въ V в. происходитъ отмѣна стараго строя на вяпадѣ и основаніе новыхъ государствъ на развалинахъ западной имперіи. Возникновеніе на востокѣ монументальныхъ цамятниковъ во вторую половину

V-го вѣка свидѣтельствуеть о живыхъ силахъ восточной имперіи, продолжающихъ въ ней дъйствовать еще тысячу льтъ. У Өеодорита Кирскаго встрвчаемъ весьма важное, хотя трудно пока объяснимое извѣстіе, что св. Симеонъ пользовался большимъ уваженіемъ въ Римѣ, гдѣ его изображенія ставились въ притворахъ мастерскихъ "на счастье и удачу": Фазі удо обтыс έν Ῥώμη τη μεγίστη πολυθρύλλητον γενέσθαι τον άνδρα, ώς έν άπασι τοῖς τῶν ἐργαστηρίων προπυλαίοις εἰχόνας αὐτῷ βραχείας άναστήναι, φυλακήν τινα σφίσιν αὐτοῖς καὶ ἀσφάλειαν ἐντεῦθεν ποοίζοντας (Patrol. Græca, t. LXXXII, col. 1473).

Въ связи съ извъстіями о смерти Симеона въ византійсвихъ хроникахъ помѣщаются свѣдѣнія о тогдашнемъ главнокомандующемъ восточными войсками Ардавуріи и о перенесеніи тъла Симеона въ Антіохію.

Malal. chronogr. lib. XIV, p. 369 . . . ετελεύτα δ άγιος Συμεών τελευτά δ άγιος Συμεών ο ό Στυλίτης, ὄντος τότε Άρδαδουρίου τοῦ πατριχίου τοῦ υίοῦ Ασπαρος στρατηλάτου άνατολής.

Chron. pasch. I, p. 593 Στυλίτης, ὄντος τότε χόμητος άνατολής Άρδαδουρίου τοῦ πατρικίου τοῦ υίοῦ Άσπαρος τοῦ στρατηλάτου.

Оказывается, что въ Антіохіи поднялся бунть изъ-за тёла св. подвижника, такъ какъ антіохійцы заявили желаніе положить Симеона въ своемъ городъ. По этому случаю и выступаетъ на сцену Ардавурій съ готскимъ отрядомъ.

Ардавурій есть весьма изв'єстное лицо на Востокі. Отъ него сохранилось блюдо (Флоренція, Uffici), представляющее его въ консульскомъ облачени вмёстё съ дётьми его Ардавуріемъ младщимъ и Плиноой. На блюдъ латинская надпись Fl. Ardavurius Aspar vir inlustris comes et magister militum et consul ordinarius. Онъ принадлежалъ въ роду знаменитаго Аспара, варвара готскаго происхожденія, который поставиль на византійскій тронъ не одного царя изъ своихъ приверженцевъ. Всемогущій Аспарь и его родъ принадлежаль въ аріанскому испов'яданію и только поэтому не отваживался выступить съ притязаніями на императорскій титуль, хотя по существу власти, находящейся въ его рукахъ, онъ могъ дълать въ Византіи все, что хотрль. Такъ какъ въ житър и въ отмеченныхъ выше известіяхъ Ардавурій ставится въ определенныя отношенія къ Си-

меону, то намъ весьма важно опредёлить, какое значение имбетъ эта черта въ біографіи сирійскаго подвижника. Н'втъ сомн'внія, что греческий титуль отратуратус алагоря соотвытствуеть латинскому magister militum orientis; до извѣстной степени можно опредѣлить, когда Ардавурій носилъ этотъ титулъ. У Евагрія ed. Bidez, p. 22 обозначена связь лицъ и событій слёдующимъ образомъ: перенесеніе тъла Симеона въ Антіохію произошло υστερον, Λέοντος τὰ σκῆπτρα διέποντος, Μαρτυρίου τηνιχαῦτα τῆς Άντιόχου προεδρεύοντος, Άρδαβουρίου δε αύ τῶν έψων στρατηγοῦνтос тауцаточ. Царствование Льва падаеть на періодъ между 457-474 годами, время патріарха Мартирія падаеть на 460-473° г. (Oriens christianus, II, s. v.). Такимъ образомъ и время командованія Ардавурія восточными войсками, и все, что относится къ перенесенію тіла Симеона въ Антіохію, можеть имъть мъсто въ періодъ между 460 и 471 годомъ. Но въ 471 году родъ Аспара постигла катастрофа, положившая конецъ не только вліянію рода, но вообще гото-германскому преобладанію въ Византи (Malala, p. 371,10 и 374,10: сфиченоа "Аспара наl Αρδαβούριον ίνα μηδείς μοι έναντιοῦται χελεύοντι. cf. p. 371,10.), съ другой же стороны въ хроникѣ Пасхальной смерть Симеона отмѣчена 311 Олимпіадой и консульствомъ Рустикія и Оливрія, что соотвѣтствуетъ 464 г. (Clinton, Fasti Romani, II, p. 203; Muralt, I, р. 76). Имбя однако въ виду, что здъсь подъ однимъ и темъ же годомъ сообщается и о смерти Симеона, и о перенесени его тела въ Антіохію, мы можемъ относить въ 464-му году лишь послёдній акть, для смерти же остановиться на 460-мъ годѣ, оправдываемомъ всёми житьями сирійскими и греческими.

Въ извёстіяхъ, касающихся перенесенія тёла святого подвижника, выдвигается на первый планъ столько же Ардавурій, сколько находящійся подъ его властью готскій элементъ. Между другими чудесами Симеона въ житьё разсказывается между прочимъ слёдующее. На службё у Ардавурія былъ нёкто Юліанъ. Онъ, объятый безуміемъ, сталъ приставать къ Ардавурію съ такой просьбой: позволь мнё, я пойду на колонну и схвачу его (т. е. Симеона) и подвергну его поруганію и наказанію, ибо онъ обманщикъ, вводящій людей въ заблужденіе. — И подошли къ нему. Юліанъ, подставивъ лёстницу, входить на столить въ полной увёренности достигнуть и низвергнуть Симеона. Только что онъ дошелъ до третьей ступени, какъ лёстница поднялась и повисла на воздухѣ, на высотѣ четырехъ почти локтей отъ земли. Всѣ присутствовавшіе пришли въ ужасъ. Тогда Ардавурій въ сильномъ гнѣвѣ натянулъ лукъ, чтобы пронзить святого стрѣлой, но въ тотъ же мигъ рука его онѣмѣла и была не въ состояніи пустить стрѣлу. И не только рука его подверглась параличу, но и въ ногахъ оказалась подагра, отъ которой онъ не освободился до конца жизни.

Въ этомъ сказаніи во всякомъ случаѣ заключается любопытный мотивъ, заслуживающій серьезнаго вниманія, именно, что Ардавурій, предводитель готскаго и слѣдовательно аріанствующаго отряда, не раздѣлялъ общей вѣры въ святость Симеона Столпника.

Есть и еще любопытная черта въ относящихся сюда извъстіяхъ, это техническій терминъ уэтвих войвала для обозначенія военнаго отряда, участвовавшаго въ церемоніи перенесенія тіла св. Симеона въ Антіохію. Всь извістія согласны въ томъ, что это перенесеніе происходило при исключительныхъ обстоятельствахъ. Повидимому само правительство было озабочено этимъ дѣломъ, ибо была опасность, чтобы не произошло волненій среди окрестныхъ селеній изъ-за обладанія тѣломъ Симеона — ώς αν μή αί γειτνιῶσαι πόλεις συνελθοῦσα: тойточ біарта́Соіеч (Evagrius, р. 23). Была даже мысль перенести св. Симеона въ Константинополь, и только по усиленной просьбѣ антіохійцевъ рѣшено было оставить у нихъ святыню διὰ τὸ μὴ ὑπάρχειν τεῖχος τῇ πόλει . . . ὅπως ἡμῖν γένητα: тегуос най субрюща. Слёдуеть здёсь вспомнить слова Өеодорита Кирскаго объ изображенияхъ св. Симеона, служившихъ какъ филаху и дофалыа для ремесленныхъ заведений въ Римѣ. — Такое было громадное стеченіе народа, сопровождавшаго процессію съ гробомъ, что казалось, будто массы народа за гробомъ составляли безбрежное море, а присоединявшіяся къ нимъ изъ окрестныхъ селеній толпы уподоблялись ръкамъ (Migne, Patrolog. græca, t. LXXXII, col. 1472). Для предупрежденія всявихъ неожиданностей процессію сопровождала у уотвиху βοήθεια.

Этотъ терминъ останавливаетъ на себѣ вниманіе потому, что здѣсь прямо названъ готскій военный отрядъ подъ вомандой Ардавурія. Для военной исторіи восточной имперіи въ V вѣкѣ въ высшей степени важнымъ является вопросъ о частныхъ дружинахъ. Находившаяся подъ вомандой Ардавурія военная

174

часть — составляла ли имперское войско, или частную дружину вождя? — Въ жизнеописаніи св. Симеона обозначенъ численный составъ этой дружины: venit ergo ... præfectus Ardavurius cum sex virorum millibus ne regionis istius incolæ eum raperent — Vita, col. 248. Шеститысячный готскій отрядъ подъ командой Ардавурія напоминаетъ въ позднёйшей исторіи Византіи шеститысячный русскій отрядъ, посланный великимъ княземъ Владиміромъ.

Монастырь Симеона Столпника раздёлялъ судьбы христіанства въ Сиріи и его исторія должна быть изучаема параллельно съ исторіей страны. Приведемъ здѣсь весьма удачное выражение Шлумбергера (Schlumberger, L'épopée Byzantine, vol. I, p 566: "c'est vraiment l'expression d'une grande pensée. Le majestueux édifice traduit dans un langage plus éloquent que la parole la dévotion du peuple de Syrie pour l'illustre Stylite". Наиболье интересное извъстие о первоначальномъ здания, построенномъ на мъстъ подвиговъ св. Симеона, принадлежитъ Евагрію. Стоить вспомнить его слова о толпахъ окрестныхъ крестьянъ, стекавшихся къ храму и входившихъ въ открытый дворъ вибств съ своими вьючными животными (Evagr. p. 24) и водившихъ хороводы вокругъ столпа. Не смотря на то, что зданіе было каменное, оно не разъ подвергалось пожарамъ; уже въ 548 г. отм'вченъ пожаръ, истребившій часть монастыря (Muralt, Chronographie, p. 690).

Арабское завоевание не лишило нашъ монастырь его значенія и вліянія; хотя арабы нісколько разъ нападали на монастырь и разоряли его, но нужно думать, что по минованіи опасности монастырь снова привлевалъ въ себъ богомольцевъ изъ оврестностей. Оть первой половины VII в. имбется слбдующее извѣстіе (Assemani, Bibl. orientalis, III, p. 423): . . Chaledus ab Omaro Alepum et Antiochiam cum copiis missus multos mortales perdidit. Sed et S. Simeonis Stylitae coenobium adortus, ingentem virorum, mulierum, puerorum, puellarumque turbam, qui ad festum eo die confluxerunt, abduxit. - Это нападеніе отмѣчено 4 годомъ Омара, слѣдовательно цадаеть на 638 годъ. Дальнъйшее извъстіе относится въ 985 году (Баронъ Розенъ, Императоръ Василій Болгаробойца): "И пошель Каргуя на монастырь Симеона халебскаго и осаждаль его три дня и воеваль его весьма сильно и взяль его мечемъ въ среду 8-го айлуля (сентября) 1297 (т. е. 985) и

убилъ множество его монаховъ — это былъ монастырь многолюдный и цвётущій — и увелъ въ плёнъ многихъ спасшихся туда изъ окрестностей. И были они приведены въ Халебъ и выставлены на позоръ". У того же Яхъи, изъ котораго заимствованы приведенныя слова, есть еще упоминаніе о нашемъ монастырё отъ начала XI-го вёка. Изъ него видно, что несмотря на опустошеніе конца Х вёка, монастырь всеже продолжалъ послё него свое существованіе.

Какова была судьба монастыря въ XI вѣкѣ, къ сожалѣніюмы не имбемъ на этоть счеть никакихъ извъстій. Но принимая во вниманіе, что въ архитектурѣ нѣкоторыхъ частей храма, равно какъ въ способѣ постройки нѣкоторыхъ внѣшнихъ укрѣпленій, замётны ясные слёды арабскаго вліянія, нельзя думать, что монастырь св. Симеона обратился въ развалины и сдёлался необитаемъ съ конца Х въка. Напротивъ, слёдуетъ полагать, что монастырь нашель возможность возстановить разрушенныя непріятелемъ зданія, собрать въ свои ствны разбѣжавшихся монаховъ и снова сдёлаться центромъ религіозной жизни ьъ сверной Сиріи. Въ XII въкъ, съ образованіемъ на востокъ латинскаго Антіохійскаго княжества, монастырю св. Симеона возможно было если не процебтать, то во всякомъ случаб продолжать свое существование. Трудно однаво на основание скудныхъ данныхъ судить, въ нашему ли монастырю относить упоминанія о монастырѣ Симеона въ XII и XIII в. или къ другому. Въ исторія войнъ Нуреддина съ крестоносцами упоминается монастырь Симеона zwischen Antiochien und dem. Meere (Röricht, Geschichte des Königreichs Jerusalem, p. 261). Точно также въ исторіи патріарха Рудольфа говорится, что онъ in das St. Simeon's Klöster nicht weit vom Meere abgeführt wurde (ibid. p. 224).

Въ 1224 году игуменъ и братія св. Симеона жаловались папѣ Григорію III на злоупотребленія властію и несправедливыя притѣсненія со стороны графа Триполійскаго, управлявшаго антіохійскимъ княжествомъ. Онъ, оказывается, изгналъ изъ монастыря игумена и монаховъ и отдалъ монастырь другимъ лицамъ (non sine vitio simoniacæ pravitatis) и всячески утѣснялъ и обременялъ монастырь. Папа поручаетъ патріарху антіохійскому защищать монастырь отъ притѣсненій означеннаго графа, разрѣшая въ случаѣ нужды употребить противъ негоцервовную цензуру, — см. Pitra, Analecta novissima Spicilegii Solesmensis, altera continuatio, I, p. 586<sup>1</sup>).

Въ 1728 году посвтилъ Антіохію знаменитый русскій путешественникъ Василій Григоровичъ-Барскій. (Странствованія Василія Григоровича - Барскаго по святымъ мъстамъ Востова. Издание Правосл. Палестинскаго Общества, ч. П. стр. 128). Барскій не быль въ монастырь, но слышаль объ немъ отъ жителей Антіохіи слёдующее: "Еще же обрѣтается тамо въ горахъ, четирма часа отстоящое мъсто святаго Симеона Столиника, идъже иногда бяше церковь и монастиръ, нинѣ же вся раззорена суть оть агарянь, и столпь соврушень есть, токмо отчасти основание обретается". Говоримъ, что нашъ ившеходъ не былъ самъ въ монастырѣ, потому что умный, наблюдательный и благочестиво настроенный человысь, какимъ быль Барскій, не могь бы ограничиться такимъ замѣчаніемъ, если бы самъ видёлъ величественные остатки монастыря и храма: "нинѣ же вся раззорена суть". Конечно, онъ не былъ въ Калатъ-Семанъ, не былъ же потому, что немногочисленные христіане Антіохіи не питали въ XVIII-иъ въвъ живыхъ чувствъ благоговѣнія къ мѣсту подвиговъ св. Симеона и, вѣроятно, отсовѣтовали ему пускаться въ это небезопасное путешествіе. Уже то обстоятельство, что Барскій полагаеть четыре часа пути отъ Антіохіи до Калать-Семана, достаточно подтверждаетъ наше предположеніе, ибо на самомъ дълѣ разстояніе нужно считать на 6 или 7 часовъ (до 35 версть).

Другой путешественникъ XVIII-го въка, англичанинъ Пококкъ, посвятилъ нѣсколько строкъ описанію развалинъ монастыря (*Pococke*, A Description of the East, II, 1, р. 169—170, London 1745). Между прочимъ Пококка занялъ планъ монастыря и частію его древняя исторія. Онъ сообщаетъ, не приводя впрочемъ источника, что монастырь былъ разрушенъ въ концѣ X вѣка однимъ изъ мусульманскихъ владѣтелей Алеппо. Разстояніе монастыря отъ Антіохіи англійскій путешественникъ полагаетъ въ 6 часовъ.

Въ виду важности мъста, освященнаго необыкновенными подвигами христіанскаго аскетизма, и въ виду величественныхъ остатковъ монастырскихъ развалинъ было бы весьма важно войти въ обсужденіе вопроса о пріобрътеніи всего холма съ

<sup>&#</sup>x27;) За указаніе мъста приношу благодарность о. Louis Petit.

развалинами въ руки христіанъ. Въ настоящее время въ монастырскихъ развалинахъ живеть всего лишь одна бедуинская семья, пользующаяся сохранившимися постройками для своего жилья и для овечьихъ и коровьихъ загоновъ. Часть монастырской площади распахивается и засъвается тою же крестьянской семьей. Можно думать, что пріобрътеніе покупкой всей монастырской площади не встрътило бы большихъ затрудненій, если бы вести дъло съ должными предосторожностями. Антіохійскому патріархату всего ближе было бы озаботиться мърами къ покупкъ мъстности монастыря Симеона Стилита.

Переходимъ къ описанію того, что мы видёли сами при посёщеніи этой мёстности.

Подробное описаніе развалинъ монастыря съ планами и рисунками можно найти у de Vogué, pl. 139 sq. Нечегои говорить, что Вогюе былъ главнымъ нашимъ руководителемъ во всей экспедиціи по Сиріи и что мы обязаны ему многими полезными указаніями. Само собой разумѣется, что мы тщательно провѣряли указанія Вогюе и не считали нужнымъ повторять то, что находится въ его прекрасномъ сочиненіи Syrie Centrale. Подходя въ настоящее время къ главнѣйшему памятнику Сиріи, считаемъ справедливымъ сдѣлать оговорку, что планы и рисунки Вогюе оставляютъ желать весьма многаго, и что новая научная экспедиція въ Сирію, въ особенности для спеціальной цѣли изученія церквей и подземныхъ усыпальницъ, была бы весьма желательна и обѣщала ом новые результаты.

Начнемъ осмотръ монастыря съ южной стороны отъ входныхъ воротъ (табл. № 32). Здѣсь, у югозападнаго угла террасы, примыкающей къ южной окончности крестоваго зданія, у Вогюе показана на планѣ башня, которая къ первоначальному плану зданія не принадлежить, а придѣлана послѣ. Въ этомъ можно убѣдиться изъ того, что угловая квадратная башня не стоитъ на линіи фундамента стѣны и при томъ заключаетъ въ себѣ матеріалъ, имѣвшій уже другое употребленіе. Кромѣ того, точность требовала бы, чтобы башня эта не изображалась ничѣмъ не занятой снизу, ибо на самомъ дѣлѣ она заполнена камнемъ, и кромѣ того при входѣ въ башню мы замѣтили цистерну, на планѣ у Вогюе не показанную. Кстати уже замѣтимъ здѣсь, что башнямъ вообще не мѣсто на планѣ, такъ какъ онѣ придѣланы не ранѣе VII вѣка. И далѣе мы

будемъ имѣть случай нѣсколько разъ убѣдиться, что главный недостатовъ плана Вогюе есть то, что онъ не отдёлилъ основныхъ византійскихъ частей отъ прикладныхъ арабскихъ, напримвръ, ворота у юговосточнаго угла зданія несомнённо арабскія; точно также и пилоны, обработанные съ той стороны, которая задѣлана теперь позднѣй выведенной стѣной. — Переходимъ въ южному врылу зданія церкви. Въ него ведуть три арки, замѣняющія входные ворота. Входя въ нароикъ, имбемъ передъ собой четверо вороть: двое въ центральной аркъ и двое въ боковыхъ аркахъ. Южное крыло церкви представляетъ базилику въ три корабля съ рядомъ колоннъ. Въ этой базиликъ не сохранилась лишь та часть, которою соприкасается она съ открытымъ дворомъ, занимающимъ центръ крестовиднаго храма. Реконструкція этой части южнаго крыла, совершенно обрушившагося, вполнѣ возможна по аналогія съ западнымъ крыломъ, вполнѣ сохранившимся. Противъ плана Вогюе здѣсь многое измѣнилось. Въ осьмиугольномъ дворѣ съ открытымъ дворомъ, среди котораго стоить знаменитый столпъ Симеона, между арками стояли колонны въ два ряда — теперь сохранились на мёстё базы. Здёсь было пять арокъ, изъ коихъ три разрушены; четыре ниши — въ видъ малыхъ апсидъ — хотя не игравшія роли алтарей. На пилонахъ, поддерживающихъ арки, вездѣ видны прорѣзы и пробоины, — признакъ того, что вездѣ была мраморная облицовка. Слёдуеть еще отмётить, что къ восточному крылу храма ведеть арка, забранная въ настоящее время стѣной. Во всякомъ случаѣ, по отношепію къ плану Вогюе и здъсь необходима поправка, ибо стъна придълана послѣ, какъ говорять, для того, чтобы обезпечить спокойствіе и тишину во время богослуженія, такъ какъ въ осьмиугольномъ дворъ были разговоры и шумъ.

Въ сѣверномъ крылѣ замѣчаемъ нѣкоторыя отличія противъ плана южнаго и восточнаго крыла, кромѣ того въ планъ вкрались нѣкоторыя ошибки. На западной стѣнѣ этого крыла показано три двери, между тѣмъ въ дѣйствительности ихъ двѣ; сѣверная стѣна иначе устроена, чѣмъ южная, на которой четыре двери, хотя на планѣ показаны три. Къ восточной стѣнѣ пристроенъ прямоугольникъ съ четырьмя саркофагами. Слѣдовъ портика, идущаго за сѣверной стѣной, не обнаружено.

Навболѣе пострадало западное крыло вслѣдствіе арабскихъ пристроекъ. Арабы воздвигли здѣсь башню, для чего въ сере-

динѣ западнаго врыла они должны были устроить стѣну и соединить ее съ внѣшней стѣной каменной кладкой, замѣнившей прежнія арки, слѣды которыхъ покрываютъ всю площадь этого крыла. На одной изъ колониъ сохранился орнаментъ — квадратъ съ звѣздочкой и вѣнкомъ въ серединѣ.

Восточное врыло или главная апсида всего крестовиднаго зданія сохранилось въ значительно лучшемъ видѣ противъ другихъ частей. Главная ансида представляетъ величественную арку съ превосходнымъ фронтономъ и орнаментомъ и имъетъ пять овонъ. Можетъ быть, что внутреннія стѣны апсиды были облицованы мраморомъ, если этому приписывать выбоины и слёды гвоздей по всей стёнё апсиды надъ окнами и ниже ихъ. Въ малыхъ апсидахъ и между прочимъ въ свверной найденъ орнаменть, сдёленный красками, и слёды штукатурки. Кромб того у боковыхъ апсидъ сохранились небольшія квадратныя помѣщенія, съ сѣверной стороны въ полной сохранности, съ южной --- съ передълками, чего на планъ также не обозначено. Стёны внутри этого врыла носять слёды облицовки мраморомъ. Кромѣ того на сѣверной и южной стѣнѣ можно замѣтить слѣды вторичной кладки, которая повидимому имѣла цѣлью приспособить часть этого врыла для жилого помѣщенія. Что постройка у южной апсиды, состоящая изъ двухъ квадратныхъ помъщений, есть позднъйшая придълка и не должна принадлежать въ основному плану, это легко видъть съ наружной стороны, гдѣ карнизъ и швы зданія ясно обличають двѣ различныя эпохи строенія. Мы могли уб'ёдиться въ указанныхъ обстоятельствахъ изъ малой церкви, находящейся близь южной апсиды храма.

Смотря на главную апсиду съ наружной стороны, мы замѣтили, что она украшена шестью колоннами въ два ряда одинъ надъ другимъ и въ архитравѣ имѣетъ рядъ раковинообразныхъ нишей. Колонны представляютъ большое разнообразіе стиля. Одна изъ нихъ, капитель которой имѣетъ орнаментъ изъ листьевъ, поднимасмыхъ вѣтромъ, является повтореніемъ мотивовъ, нѣсколько разъ встрѣчающихся въ орнаментикѣ храма. Съ наружной стороны хорошо также наблюдается пристройка стѣны малой церкви, а равно со всей очевидностью выступаютъ неисправности сдѣланнаго Вогюе плана (de Vogüé, pl. 142).

Названная сейчась малая церковь представляеть особенный интересь по устройству апсиды, которая совершенно втиснута

180

#### **Ө.** И. Успенскаго.

въ ящикъ, составленный четырьмя стѣнами церковнаго зданія. Эта церковь примыкаеть своей южной стѣной къ постройкамъ, гдѣ жила монастырская братія, составляющимъ цѣлый корпусъ, общее положеніе котораго и отдѣльныя части не достаточно изучены в не совсѣмъ вѣрно обозначены на планѣ Вогюе. Наиболѣе интереса представляеть здѣсь галлерея на столбахъ въ три этажа, которая даеть собой изящный архитектурный образецъ. Чтобы окончить обзоръ частей храма, слѣдуетъ еще замѣтить, что архитекторъ долженъ былъ бороться съ значительными затрудненіями, какія представляла скалистая и неровная мѣстность: въ нѣкоторыхъ мѣстахъ ему нужно было срѣзывать неровности, въ нѣкоторыхъ бы можно было утвердить часть зданія. Видимымъ знакомъ этого остаются весьма тонкія техническія особенности, напримѣръ, неодинаковой длины колонны.

Къ сѣверу отъ зданія храма высѣчена въ скалѣ камера для погребенія умершихъ, здѣсь же подземное помѣщеніе, приготовленное для той же цѣли. Въ верхнемъ этажѣ 8 нишей съ саркофагами. На планѣ Вогюе здѣсь не показанъ входъ въ склепъ.

Въ небольшомъ разстояния находимъ отдѣльное здание квадратной формы, которое в вкоторыми принимается за крещальню. Здъсь въ настоящее время устроенъ складъ хозяйственныхъ принадлежностей одной бедуинской семьи и хлёвъ для скота. Въ этомъ зданіи бросаются въ глаза четыре колонны и ниши. Оно было въ два этажа, на второмъ этажъ имѣло 8 колоннъ на базахъ, сохранившихся на своемъ мѣстѣ. Снаружи оно также представляеть рядъ колоннъ и угловъ или выступовъ на углахъ, образуемыхъ квадратной формой перваго этажа. Здъсь было 8 овонъ, слъдовательно много свъта. Какъ было поврыто зданіе, трудно сказать. Можеть быть была пирамида, а можетъ быть купольный сводъ. Мы думаемъ, что это быль погребальный памятникъ, мявзолей. Въ пользу этого предположенія говорить и то, что рядомъ съ этимъ зданіемъ находимъ слёды небольшой церкви. Въ средніе вёка мёстность, занимаемая этой церковью, обращена въ укрѣпленіе, вслѣдствіе чего позади апсиды видимъ башню; точно также башня появилась у задней стёны церкви. По остаткамъ черепицы можно судить, что вровля была черепичная.

Таковы въ общихъ чертахъ зданія монастыря св. Симеона. Столиника.

Въ такомъ величественномъ памятникъ христіанской древности кромѣ архитектурныхъ частей найдено весьма маломатеріала для характеристики эпохи, создавшей этоть храмъ. Нёть поэтому ничего удивительнаго, что изслёдователь пытается открыть подъ грудами камней и щебня какіе-либо остатки искусства. Прежде всего намъ желательно было опредѣлить, сохранился ли полъ въ главномъ кораблѣ восточнаго крыла храма и нельзя ли расчистить мѣсто подъ святымъ престоломъ. Результаты моихъ изслёдованій въ этомъ отношеніи заключаются въ слѣдующемъ. По очисткѣ небольшой части средняго корабля, можно было убъдиться въ томъ, что не сохранилось ни настилки изъ плитъ, ни мозанки, но остался на мъстъ слой цемента, что служить лучшимъ доказательствомъ, что полъ дъйствительно былъ изъ мозаики, а не изъ ваменныхъ плитъ, для которыхъ не потребовалось бы цемента. Вторая пробная расчистка сдѣлана была передъ самой апсидой и дала благопріятные результаты. Именно, не только обнаружена была часть мозанки на мёстё, но притомъ въ такомъ достаточномъ количествё, что можно было составить понятіе о самомъ рисункѣ. Раскрытая часть представляетъ вругъ въ квадрать, исполненный изъ разноцебтныхъ и разной формы плитокъ треугольниковъ. ромбовъ, квадратовъ (табл. № 33). Произведенная при этомърасчистка пола въ среднемъ кораблъ передъ самымъ алтаремъ дала возможность сдёлать другія наблюденія. Сейчась же за указаннымъ выше вругомъ находимъ большую плиту, которая составляла первую ступень подъема къ алтарю; всего было по всей въроятности три ступени. Чтобы выяснить способъ приготовленія м'єста для св. престола, мы провели траншеюотъ мъста находки мозаики до стенъ апсиды, причемъ замътили, что алтарь расположенъ на скалѣ, возвышающейся надъ. уровнемъ церковной площади. Тогда стали для насъ ясны упомянутыя выше ступени, по которымъ нужно было подниматься изъ средняго ворабля въ алтарь. Кромѣ того было обнаружено, что алтарь не представлялъ совершенно ровную поверхность, но имбетъ легкій наклонъ отъ в. къ западу. Въ самой серединѣ алтаря, где долженъ былъ стоять св. престолъ, оказалось продолговатое отверстіе заваленное мелкимъ камнемъ. Указанныя наблюденія заставляють принять, что св. престолъ быль устроенъне на скалѣ, а на искусственно сдѣланномъ мѣстѣ, и что замѣтная въ траншеѣ известковая прослойка служила для этой цѣли. Мы пытались далѣе выяснить вопросъ о томъ, слѣдуетъ ли считать отверстіе или трещину въ скалѣ подъ престоломъ

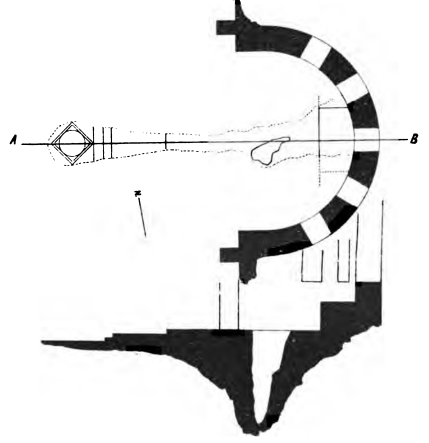


Рис. № 58. (Масшт. 1/200).

натуральной или искусственной, для чего очистили ее отъмусора и земли, но не нашли въ ней никакихъ предметовъ, по которымъ бы можно было судить объ ен цѣли и назначеніи (рис. № 58). Такимъ образомъ нужно остановиться на мысли, что отверстіе въ скалѣ было натуральное. Такъ какъ мы не нашли въ алтарѣ никакихъ остатковъ отъ св. престола, и никакихъ предметовъ богослуженія, то слѣдуетъ думать, что алтарь и все въ немъ заключавшееся разграблено было еще въ отдаленное время. Переходя къ стѣнамъ апсиды, слѣдуетъ упомянуть.

что по всему пространству полукруга шла довольно высовая настилка изъ каменныхъ плить. Но были ли здъсь стасиди или отдёльныя сидёнья для священнослужителей, связать трудно. Замѣтили мы еще, что въ указанное выше отверстіе въ скалѣ ведеть небольшой каналъ оть стёны апсиды: можеть быть онъ сдёланъ быль для стока воды оть омовенія рукь священнослужителями. Въ слоѣ мусора и щебня попадаются между прочимъ обломки большихъ гладкихъ плитъ, служившихъ настилкой въ алтарѣ, и база небольшой колонны. — Въ церкви Симеона Стилита сравнительно легче производить развёдки и спеціальныя изслёдованія, чёмъ въ другихъ мёстахъ, потому что своды апсиды еще не упали и система арокъ, господствующая въ архитектур' всей церкви, не дала образоваться въ стенахъ церкви такому громадному слою камня и щебня, какое бы необходимо было при сводчатой систем' или при двускатной крышъ изъ камня (табл. № 34).

Попытва сдѣлать расчистку въ сѣверномъ крылѣ не привела ни къ какому результату, такъ какъ на глубинѣ полуметра оказался уже материвъ. Въ широкомъ открытомъ дворѣ, гдъ находится фундаментъ столпа - стилы Симеона, отврыто древнее замощеніе изъ каменныхъ плить (табл. 35). Βъ томъ же ли видѣ сохранилась цистерна, изъ которой мы пили превосходную холодную воду и которая находится въ нъсколькихъ шагахъ отъ колонны? По всей въроятности это та же цистерна, которая была и во время Симеона Стилита. Мы могли сдёлать множество наблюдений и въ деревняхъ и въ оставленныхъ жителями городахъ по отношенію къ системѣ устройства колодцевъ. Часто кругомъ нѣтъ и слѣда человѣческаго пребыванія, вся жизнь замерла, но гдѣ-нибудь около древнихъ развалинъ встрѣчаешь цистерну съ превосходной холодной водой.

Колонна Симеона въ настоящее время имѣетъ на мѣстѣ одинъ громадной величины камень, довольно грубо обдѣланный, на которомъ былъ еще совершенно необдѣланный блокъ, теперь сдвинутый съ своего мѣста, лежащій на грудѣ камней около перваго камня и однимъ краемъ опирающійся на него (см. de Vogué, op. c. I, p. 149).

Въ внигѣ Де Вогюэ можно найдти подробное описаніе колонны Симеона и рисуновъ камней, служившихъ основаніемъ

## **Ө. И. Успенскаго.**

для нея. Но конечно много остается неяснымъ по отношенію къ устройству колонны. Описанія жизнеописателей не даютъ представленія ни о томъ, какъ устроенъ былъ входъ, ни о томъ, какъ можно было проводить на колоннѣ цѣлые десятки лѣтъ. Прилагаемыя таблицы восполняютъ до нѣкоторой степени недостатокъ подробныхъ описаній того столпа, на которомъ. подвизался Симеонъ. Таблица № 36 представляетъ фотографическій снимокъ съ миніатюры, находящейся въ греческой рукописи евангелія въ библіотекѣ Русскаго Пантелеимоновскаго монастыря на Авонѣ. Это есть прекрасная рукопись евангелія, писаннаго на пергаментѣ въ 4 долю листа въ XI в. Къ особенностямъ рукописи нужно отнести и то, что въ ней находятся нотные знаки.

Представленная здѣсь миніатюра (Cod. II, fol. 186) изображаеть св. Симеона на столпѣ въ монашескомъ одѣянии, съ. головою покрытой чернымъ уборомъ и съ руками, простертыми для молитвы. Колонна стоить на двухъ большихъ камняхъ, служащихъ основаніемъ, верхъ ея составляетъ расширенная чашеобразная надстройка, въ которой и пом'вщался столпникъ. Миніатюра удовлетворительно разрѣшаеть вопрось о способѣ сообщенія столиника съ живущими на землѣ людьми. Для этого повидимому служила приставленная къ колоннъ лъстница. Въ. повъствования объ Ардавурия и его дружинъ, какъ мы видъли, также играеть роль лёстница. Вообще нужно думать, что колонна не имбла внутренняго хода и что лёстница къ ней приставлялась. — Передъ колонной изображена женская фигура въ молитвенномъ обращения къ святому. Это есть иллюстрація одной черты житья св. Симеона. Когда уже онъ прославился на колоннѣ, въ монастырь приходить мать его и умоляеть позволить ей видёть сына, съ которымъ она не видалась десятки лётъ. Симеонъ не разрёшилъ пустить свою мать въ ограду монастыря, и она умерла передъ входомъ. оть печали. На миніатюрь мать представлена передъ колонной, но по житью она не могла видёть колонны, ибо находилась внѣ ограды.

Таблица № 37 представляетъ столпъ Симеона, какъ онъ изображенъ на одной иконѣ, находящейся въ Андреевскомъ скитѣ на Асонѣ. Здёсь столпъ состонть изъ нёсколькихъ частей, что соотвётствуетъ описаніямъ его въ житьяхъ. Верхъ также составляетъ чашеобразную придёлку. Одёяніе святоговполнѣ такое-же, какъ на миніатюрѣ; въ правой рукѣ кресть, лѣвая обращена къ зрителю ладонью.

Сходя съ холма, на которомъ стоить монастырь, встунаемъ въ городъ Симеона (Денръ Семанъ). По всъмъ въроятіямъ этоть городъ возникъ въ ту же эпоху, что и монастырь; но въ немъ не имѣетъ первоначальнаго значенія то, что стоитъ на первомъ планѣ въ монастырѣ. Городъ Симеона возникъ для потребностей богомольцевъ, здёсь поэтому нашли себѣ выражение обыкновенныя и ежедневныя людскія потребности. Здёсь мы знавомимся съ системой постройки большихъ домовъ для пріема путешественниковъ; здѣсь мы видимъ широкія террасы, могущія дать пом'вщеніе для массь народа; наконець, здёсь мы находимъ общирныя постройки для обезпеченія водой громаднаго населенія. Само собой разумѣется, и религіозные интересы представлены въ Деиръ Семанъ не менъе значительно: здёсь сохранились остатки трехъ церквей и множество усыпальницъ для погребенія мертвыхъ. Попытаемся разсмотрѣть по порядку памятники Деирь Семана.

Прежде всего обращаеть на себя вниманіе одно громадное зданіе или лучше цёлый корпусь зданій, окруженный колоннадой или галлереей въ три этажа. Оно совершенно ясно характеризуется тёмъ, что не походить на обыкновенныя частныя зданія и должно было имѣть общественный характерь. Въ серединѣ его имѣется весьма общирная зала, снаружи идуть галлереи, съ которыхъ открывается прекрасный видъ на окрестности. Съ этимъ зданіемъ соединено было другое съ крытой галлереей въ два этажа. По всей вѣроятности весь этотъ комплексъ зданій и составлялъ гостинницу или страннопріимницу, о которой свидѣтельствуеть надпись, читаемая у de Vogué, pl. 114, но которой мы уже не нашли. Эта надпись удостовѣряетъ, что гостинница или то пахбохеїох построена была въ іюлѣ 479 года. Передъ этимъ зданіемъ терраса, отъ которой сохранилась настилка изъ плить.

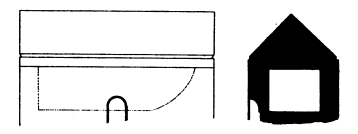
Но между постройками Деиръ Семана важное значение имълн и церкви. Въ высшей степени интересно было бы ръшить вопросъ о томъ, какія постройки относятся къ болъе ранней эпохъ — тъ, воторыя на горъ, или тъ, что подъ горой. По нашему мнънію храмъ Симеона на горъ возникъ позднѣе, чъмъ монастырскія постройки подъ горой; все за-

186

ставляеть кромѣ того принять, что св. Симеонъ, прежде чёмъ избралъ столпъ для своихъ подвиговъ, жилъ нёкоторое время въ монастырѣ при подошвѣ холма, т. е. въ нынѣшнемъ Деиръ Семанъ. На церкви мы обратили и потому вниманіе, что въ книгѣ de Vogué оказывается странное упущеніе по этому поводу, ибо онъ не упоминаеть ни одной церкви въ Деиръ Семанѣ. Между тѣмъ нѣвоторый интересъ къ этому предмету возбужденъ былъ сообщеніемъ Клермонъ-Ганно въ 1890 году, напечатаннымъ въ Comptes-Rendus de l'Académie des Inscr. et Belles lettres, 4 série t. XVIII р. 178-179 и повтореннымъ въ 1896 г. въ сочинения Jullien, Sinai et Syrie (Lille, Société de S. Augustin), р. 259. Именно сообщалось, что въ одной изъ церквей Деиръ Семана сохранилась прекрасная мозаика изъ цвѣтнаго мрамора на бѣломъ полѣ съ геометрическямъ орнаментомъ, цвѣтами и съ греческой надписью, что мозанка находится въ полу противъ алтаря. Само собой разумвется, предстояло провврить указанное сообщение и заняться мозанкой, хотя какъ видно изъ описанія, здѣсь нельзя было ожидать какой-либо оригинальной композици.

Въ Деиръ Семанѣ сохранилось три церкви. Отмъченная у Клермонъ-Гано и г. Жюльена церковь съ мозаичнымъ поломъ находится въ западномъ направленіи и поэтому мы будемъ называть ее западная церковь. — Это небольшая базилива въ 17,55 м. длины и 8,20 м. ширины, весьма хорошо сохранившаяся (таблица № 38, планъ на табл. № 40, С) и представляющая ту особенность, что главная апсида имбеть квадратную форму, равно вавъ и бововыя. Къ сожальнію эта изящная базилика служить въ настоящее время загономъ для скота, наполнена навозомъ и нечистотами. Мы приняли мъры къ расчиствъ церковнаго пола, причемъ еще разъ могли убѣдиться въ печальномъ фактъ быстраго уничтожения археологическихъ памятниковъ на Востокъ. Оказалось, что мозанка вообще выцарацана и что остались на мёстё только слёды цемента для утвержденія мозаичныхъ частей. О надписи нътъ и помину. При дальнъйшемъ продолжени работъ по очиствъ храма выяснилось, что мозаика погибла именно въ той части, которая отврыта была о. Клермонъ-Ганно, но что нъсколько ближе къ алтарю сохранилась часть той же мозаики (табл. № 39). Воть что можно было отмётить послё очистки оть земли этого мёста. На бёломъ фонѣ идеть бордюръ, за нимъ слѣдуетъ другой съ меандромъ и

растительнымъ орнаментомъ. Въ рамкѣ, образуемой двумя указанными бордюрами, и заключалась мозаика, покрывавшая весь полъ. Въ той части мозаики, которая ближе къ алтарю, находимъ орнаментъ изъ цвѣтовъ, въ слѣдующемъ затѣмъ квадратѣ представленъ геометрическій орнаментъ. По всей вѣроятности, здѣсь былъ медаліонъ и въ немъ надпись, безъ слѣда утраченная По аналогіи сохранившейся части нужно полагать, что западная часть мозаики, ближе ко входу въ церковь, занята была полосой цвѣтовъ. Изъ середины церкви мозаика шла въ среднюю и въ боковыя апсиды. При работахъ въ этой церкви былъ найденъ стеклянный флакончикъ и замѣченъ саркофагъ (рис. № 59), мѣсто котораго показано на Табл. 40, С; кромѣ того



#### Рис. № 59. (Масшт. 1/40).

обнаружена вуфическая надпись. Нётъ сомнёнія, что теперь будетъ подвергаться уничтоженію и эта послёдняя часть мозаики, такъ что лётъ черезъ пять отъ мозаичнаго пола не останется и слёда.

Вторая церковь (Табл. № 40, А), тоже хорошо сохранившаяся за исключеніемъ сѣверной стѣны, часть которой обвалилась, находится на сѣверозападѣ. Главная апсида имѣетъ обыкновенную полукруглую форму, хотя заключена въ квадратномъ ящикѣ церковнаго зданія, и была покрыта полукуполомъ. Церковь состояла изъ трехъ кораблей, раздѣленныхъ колоннами, на которыхъ утверждались полуарки. Какъ показываютъ сохранившіяся на мѣстѣ базы, было по пяти колоннъ съ той и другой стороны. Все пространство внутри церкви покрыто колоннами и капителями. Очень любопытной особенностью слѣдуетъ признать то, что боковыя или малыя апсиды квадратныя, а не полукруглыя. Какъ относительно этой

#### Ө. И. Успенскаго.

церкви, такъ и предыдущей слёдуеть отмётить, что по близости ихъ находятся усыпальницы или зданія для погребенія умершихъ въ видё портика и съ нишами, высёченными въ скалё.

Третья церковь (табл. № 40, В.), свееровосточная, находящаяся всего ближе къ подножью горы, на которой расположенъ монастырь, по своему плану совершенно походить на свеерозападную церковь. Точно также три корабля, точно также большая средняя апсида полукруглая, а боковыя квадратныя. На мёстё сохранились базы колоннъ, по четыре съ каждой стороны; у сверной стёны этой церкви находится круглая каменная крещальня.

Мы говорили о спеціальныхъ зданіяхъ при церквахъ, предназначенныхъ для погребенія. Имѣя въ виду, что въ Деиръ Семанѣ оказывается весьма много погребальницъ, слѣдуетъ думать, что здѣсь погребались не только постоянные жители этого священнаго убѣжища, но главнымъ образомъ пришлые изъ разныхъ мѣстъ богомольцы. По общирности размѣровъ прежде всего обращаетъ на себя вниманіе мѣсто погребенія, устроенное въ скалѣ при спускѣ съ холма. Эта усыпальница въ два этажа высѣчена въ скалѣ, такъ что въ ней были погребенія надъ землей, въ верхнемъ этажѣ, и ниже земли, въ скалѣ. Въ нижнемъ этажѣ высѣчены ниши въ скалѣ, и въ каждой отдѣльныя мѣста погребеній (табл. № 41).

Наконецъ, слёдуетъ остановиться вниманіемъ на огромныхъ постройкахъ и приспособленіяхъ для обезпеченія населенія водой. Сюда относится громадныхъ размѣровъ цистерна, сдёланная по всёмъ правиламъ римской техники. Она состоить изъ ряда колоннъ, на которыя опирается архитравъ. Разстояние между колоннами около 2 метровь, въ рядъ идеть три колонны. Какъ можно судить на глазомъръ (цистерна хотя теперь и безъ воды, но довольно глубока, до 5 сажень), пистерна имбеть до 108 кв. метровъ. Повидимому, вода отсюда сообщалась посредствомъ подъемнаго снаряда по всему городу. Для этого служила система ваменныхъ столбовь или пилястровь, на которыхъ лежали, а частію и теперь еще лежать, каменныя плиты, снабженныя углубленіями, по которымъ текла вода въ разныя части города, имбя отдельные проводы и въ частные дома. Систему водопровода подобнаго рода мы замътили только въ св. городъ Симеона. Таковы сдъланыя нами

7

наблюденія въ монастырѣ св. Симеона, гдѣ мы провели 4 дня (Табл. № 42).

Шейхъ Варакать (Cheikh Barakât). Километрахъ въ 10 оть монастыря Симеона Столпника, на вершинѣ одного изъ холмовь той же цёпи горъ (Джебель Семанъ), на воторой расположенъ и названный монастырь, находится мусульманское святилище — шейхъ Баракатъ. По живописности положенія мѣсто это можетъ поспоритъ съ христіанскимъ монастыремъ: но оно заслуживаеть вниманія еще и потому, что здёсь, какъ овазывается, было древнее языческое святилище, собиравшее массы богомольцевъ и привлекавшее къ себъ религіозное чувство значительной части сирійской области. Это можно заключать по остаткамъ громадныхъ сооруженій на вершинѣ холма, гат теперь находится жалкое текэ Шейхъ Бараката, по множеству лежащихъ тамъ и сямъ мраморныхъ обложвовъ и, наконецъ, по фундаментамъ грандіозныхъ сооруженій. Все это въ настоящее время заброшено, поросло травой и кустарникомъ и представляеть лишь слёды бывшаго здёсь когда-то религіознаго памятника. Если принять въ соображеніе, что бывшее здѣсь изыческое святилище, надинси котораго относятся къ I--II в. христіанской эры, очевидно уступило м'єсто великольпному монастырю и обширному храму на нынѣшнемъ Калатъ-Семанѣ, то мъстность шейхъ-Баракатъ можетъ имъть въ нашихъ глазахъ особый интересъ сь точки зрвнія смены культовъ на томъ же самомъ мёсть: языческій, христіанскій и магометанскій культь смѣняють одинъ другой съ той существенной разницей, что приверженцы перваго и второго культа созидали и насаждали, между тёмъ какъ мусульмане, владётели страны, не оставили здёсь кромё жалкаго текэ никакихъ слёдовъ своего пребыванія.

Остатки древнихъ сооруженій въ шейхъ Баракатѣ и находимыя тамъ надписи въ недавнее время были предметомъ изслёдованія о. Клермонъ-Ганно, помѣстившаго небольшую статью въ своихъ Etudes d'archéologie orientale, t. II, р. 35– 54 (=Bibliothèque de l'Ecole des Hautes Etudes fasc. 113, Paris, 1896) подъ заглавіемъ Les inscriptions du Cheikh Barakât. Клермонъ-Ганно отмѣтилъ здѣсь 8 надписей, изъ нихъ три напечатаны въ С. I. G.

Уже статья наша была напечатана, когда въ журналѣ Hermes 1-es Heft (Berlin 1902), мы ознакомились съ сочиненіемъ Prentice,

#### Ө. И. Успенскаго.

Heiligthum auf dem Djebel Schêkh Berekât. Это результать изученія Шейхъ Бараката американской экспедиціей. Авторъ останавливается на разборѣ 8 надписей, которыми устанавливается фактъ постройки стѣнъ вокругъ сввтилища разными лицами. Но, какъ можно убъдиться изъ послѣдующаго, американская экспедиція не исчерпала надписи на Шейхъ Баракать.

Несомнѣнно, слѣдуетъ поспѣшить съ тщательнымъ изученіемъ остающихся еще здѣсь памятниковъ. Они разбросаны по всему холму, служать для ограды, для цистерны, для воротъ или валяются безъ всякаго употребленія и могуть быть легко уничтожены первымъ пастухомъ или феллахомъ. Мѣстность, покрытая развалинами и обломками, есть довольно обширная площадь, окруженная стѣнами, отъ которыхъ впрочемъ сохранились лишь основанія (нужно думать, матеріалъ увезенъ или въ Калатъ Семанъ, или въ Деиръ Семанъ) и въ разныхъ мѣстахъ колонны и капители. Опредѣленіе количества сохранившихся надписей весьма затруднительно, ибо ихъ нужно искать въ разныхъ мѣстахъ на довольно значительной площади.

Въ словаръ́ грекоримскихъ древностей, издаваемомъ Daremberg et Saglio, 26-me fascicule, p. 700 (s. v. Iupiter), сказано объ имени занимающаго насъ старосирійскаго божества: le nom du dieu n'a pas encore été complétement déchiffré, quoiqu' on possède un bon nombre de dédicaces, où il parait.

Такъ какъ большинство надписей суть посвятительныя въ честь главныхъ божествъ, то предстояло отыскать такую изъ неизданныхъ еще надписей, въ которой бы чтеніе божества не представляло сомнѣнія.

Таковъ, напримъръ, фрагментъ длиной 0,52 м. и шириной 0,43 м., находящійся въ полъ. Здъсь чтеніе имени божества совершенно не подлежитъ спору

| ΔΙΙΜΑΔΒΑΧ[ΩΚΑΙΣΕΛΑΝ                | <b>[ANEI]</b> |
|------------------------------------|---------------|
| ΔΙΟΓΕΝΗΣ                           | μετὰ          |
| τογαδελΦ[ογ                        | ະບໍ່ດະ-       |
| ΒΟΥΣΘΕΟΦΙ[ΛΟΥ                      | θεό           |
| ΦΙΛΟΣΚΑΙΣ                          | <b>έ</b> κτι- |
| ΣΑΝΕΚΤϢ[ΝΙΔΙΩΝ                     |               |
| $\Delta PA\overline{X}\Psi\Delta/$ |               |
| ΤΟΥΠΕΡΙ[βόλου                      |               |

Надпись на громадномъ каменномъ бловѣ въ стѣнѣ, длиной 1,70 м., шириной 0,50. Эта надпись издана и прочитана правильно у Ганно. Не читается лишь въ первой строкѣ только одна буква, слѣдующая послѣ М, но не подлежитъ сомнѣнію, что здѣсь должно быть А, т. е. нужно читать

## ΔΙΙΜΑΔΒΑΧϢΚΑΙΣΕΛΑΜΑΝΕΙ

На архитравъ, вдъланномъ въ загородку, ведущую въ усыпальницу Шейха, была надпись изъ трехъ строкъ, которыя почти совсъмъ выкрошились и вывътрились, за исключеніемъ начальныхъ словъ ДІМАДВАХСО.

Вообще о надписяхъ на горѣ Шейхъ-Баракатъ слѣдуетъ. сказать, что онѣ попадаются не только въ стѣнахъ ограды, но также и въ полѣ, и что по содержанію онѣ всѣ посвятительныя: приношенія и пожертвованія въ честь божества. Хотя чтеніе ихъ въ большинствѣ весьма затруднительно, по однородность содержанія значительно облегчаетъ пониманіе и испорченныхъ строкъ и словъ. Многія уже разбиты на части и остаются на мѣстѣ лишь фрагменты, таковъ отрывокъ

| OMNOTTOTOE           | Δ]όμνου τοῦ Θε-    |
|----------------------|--------------------|
| ΡΙΒΟΛΟΥΤΟΥ           | πε]ριδόλου τού[του |
| ΝΔ. ΙΔΟΕΤΟ           | ໄ]vô. ເວິ ຮັບວ[ບຽ  |
| <b>IIIKTICACKAIA</b> | έ]πικτίσας και ά   |
| ЕОІГКАР АГ           | ж.                 |

Изъ предыдущаго можно убѣдиться, что имя божества слѣдуетъ читать МАДВАХОΣ. Кромѣ того нельзя не обратить вниманіе на то, что почти всегда Мадбахос стоитъ въ надписяхъ рядомъ съ Σελαμανεύς или Σελαμανής — двоица, представлявшая обожествленіе солнца и луны.

Весьма любопытно здѣсь отмѣтить, что культь Симеона Столпника, смѣнившій въ этой части Сиріи обожаніе Мадваха и Селаманея, не лишенъ до нѣкоторой степени элементовъ старой вѣры языческихъ сирійцевъ въ солнце и луну. Въ высшей степени интересно, что эта черта отмѣчена у церковнаго писателя Евагрія (ed. Bidez, p. 24; ср. Vita s. Simeonis, Acta Sanct. Ianuarii, I, col. 285), который сообщаетъ слѣдующее: "По лѣвую сторону колонны въ окнѣ я самъ видалъ со всѣмъ находившимся тамъ народомъ, когда крестьяне водили вокругъ колонны хороводы, огромную звѣзду по всему окну пробѣгавшуюи дававшую лунный свёть, и это не разь и не два, и не три, но часто: померкнеть и потомъ сново неожиданно появится. Это наблюдается только въ дни памяти святого. Нёкоторые же говорять — и нельзя не оказывать вёры этому чудесному разсказу какъ по совершенной благонадежности повъствующихъ, такъ и по соображени всего, что мы видѣли, — что и самое лицо его видывали тамъ и здѣсь появляющееся, борода у него длинная, и голова покрыта колпакомъ, какой онъ имѣлъ обыкновеніе носить."

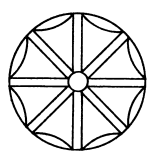
Ηύτь сомнинія, что здівсь перемішалось поклоненіе христіанскому святому съ обожаніемъ луны, и что тедеараг... астера блерречени ката пач то клегдрібіоч бладеочта те кал селачібочта и слідующія за тімъ слова: то просопегоч адтої тедеачтаї шое те канегое периптаречоч — оти выраженія относятся къ луні. Нужно думать, что въ связи съ тіми же старыми вірованіями нужно объяснять вышеуказанное извістіе, находящееся у историка Феодорита (Patrol. Cursus Compl., ser. graeca, t. LXXXII, col. 1473), по которому изображеніе Симеона Столпника обыкновенно ставилось во всёхъ мастерскихъ, какъ охрана и защита: саст удр юс іч апасі того точ грудостиріюч препидающе егого адтої хай адтёр врахегас адастібся, сиданци тих собоги адтої хай адосаль техноліся кана столи в собоги адтої кала

Во время стоянки каравана въ монастырѣ мы дѣлали попэздки въ окрестности. Селеніе Катура съ развалинами древнихъ зданій и съ весьма оргинальными надгробными памятниками; двѣ высокія колонны, сверху соединенныя архитравомъ, и стоящія на квадратномъ зданіи съ входомъ въ подземное помѣщеніе для погребенія; надъ входомъ надпись, свидѣтельствующая, что памятникъ принадлежитъ Эмилію Ригину (195 г.). Другой памятникъ въ честь Исидора (222 г.). Рисунки изданы у de Vogüé, pl. 94, надписи у Waddington'a.

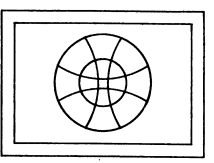
Близь Катуры находится весьма интересная долина (Намусь-ель-Моаллакъ), представляющая множество погребальныхъ пещеръ. Особенность этой долины еще въ томъ, что въ скалѣ «сохранилось множество рельефныхъ изображеній, представляющихъ весьма впрочемъ обычныя сцены надгробныхъ стелъ, но такъ какъ рельефы и надписи подъ ними ничѣмъ не защищены отъ дождей и вѣтровъ, то они весьма пострадали и не могутъ имъть научнаго значенія. Здъсь же по близости находится пещера съ двуязычной надписью, изданной у Waddington, n. 2699.

Рефади. Особенный интересь имѣють здѣсь частные дома и погребальницы. Надъ воротами домовъ, а также надъ окнами розетки или извѣстная христіанская монограмма, или медаліонъ, исполненный геометрическими фигурами. Около домовъ галлерея изъ ряда колоннъ. Капители просты, но весьма изящны (у de Vogué, pl. 110, 111).

Въ нёкоторыхъ домахъ крестъ изображенъ въ медаліонѣ на большомъ камнѣ (рис. 60 и 61) и окруженъ сложнымъ растительнымъ орнаментомъ. Въ одномъ домѣ весьма счастливо сохранилась галлерея съ шестью колоннами, стоявшими на мѣстѣ.







Рыс. № 61.

Очень также рёдкая особенность, что здёсь сохранилась на своемъ мёстё преграда, т. е. каменныя обдёланныя плиты между колоннами съ орнаментомъ и различными христіанскими изображеніями (de Vogüé, pl. 110). Громадныя плиты лежать и понынё на архитравахъ надъ колоннами, служа крышей зданія. Другой небольшхъ размёровъ частный домъ съ хорошо сохранившимся портикомъ можетъ служить прекраснымъ примёромъ для характеристики домашней жизни сирійскаго общества отъ IV до VII в. Здёсь же обращаютъ на себя вниманіе подземныя погребальницы, устроенныя съ соблюденіемъ высокой техники. Надъ входомъ надпись, встрёчающаяся не рёдко іхдо ї Гозоїс Хрізтос; на одномъ изъ пилястровъ внутри пещеры надпись, тоже часто повторяющаяся: єїс Θεос маг..., остальное вытерто.

Въ 35 минутномъ разстоянія находится деревня **Тывре**, въ которой сохранились черты древнехристіанской жизни. Въ одномъ изъ частныхъ домовъ на нижнемъ камић полуарки встрёчаемъ крестъ въ причудливой орнаментація; на дверяхъ одного дома находимъ врестъ весьма ръдкой формы, т. е. безъ всякихъ украшеній и четырехконечный. Частные дома — съ портиками и въ два или три этажа. На второмъ этажъ между колоннами стоятъ на своемъ мъстъ плиты (преграды), иногда съ волютами и другими украшеніями.

Нѣсколько остатковъ древностей нашли мы въ селеніи Ассе. Въ стѣнѣ частнаго дома сохранился саркофагъ съ барельефомъ (длиной 1,37, высотой 6,30 м.). Очистивъ съ него слой грязи, мы могли прочесть нѣсколько словъ:

Надъ деревней кръпость того же имени (древняя Артесія), по всей въроятности камни съ надписями происходятъ изъ этой кръпости. На улицъ камень, на которомъ читается надпись. (Рис. № 62).

Въ съверной Сиріи, между монастыремъ св. Симеона и Антіохіей, привлекаетъ къ себъ вниманіе замъчательный изъ мертвыхъ городовъ Дана. Судя по остаткамъ большихъ сооруженій и главнъйше по устройству пещеръ для погребенія умершихъ, слъдуетъ думать, что

Дана была густо населеннымъ пунктомъ. Точно также и на поверхности земли сохранившіеся памятники указывають на важное значеніе города. Таковъ прекрасный памятникъ въ видѣ греческаго храма: четыре колонны на квадратномъ постаментѣ, капители связаны архитравомъ. На кровлѣ, въ смыслѣ архитектурнаго украшенія, родъ саркофага съ пирамидальнымъ завершеніемъ (см. de Vogué, pl. 93). Такова же общирная цистерна, высѣченная въ скалѣ, съ 5 пилонами въ длину и 3 въ ширину. Она была приготовлена для снабженія водой значительно населеннаго мѣста.

Какъ большинство сирійскихъ городовъ, Дана скрываетъ главный археологическій интересъ подъ поверхностью земли. Такова прежде всего прекрасно сохранившаяся пещера, высъченная въ скалѣ. На присоединенномъ ниже планѣ входъ въ



Рис. № 62.

пещеру (рисунокъ пещеры № 63) отмѣченъ буквой А. Отсюда идетъ спускъ, постепенно расширяющійся и приводящій къ дверямъ, ведущимъ въ довольно обширное закрытое помѣщеніе. Это центральная подземная камера, стѣны и своды которой покрыты штукатуркой и вслѣдствіе сухости преврасно сохранились. При всѣхъ стараніяхъ намъ не удалось открыть на стѣнахъ ни рисунка, ни надписи и ни одной эмблемы. Изъ этой камеры ведутъ отдѣльные входы въ три боковыя помѣщенія. Въ каждомъ изъ послѣднихъ устроено по три отдѣленія въ стѣнахъ

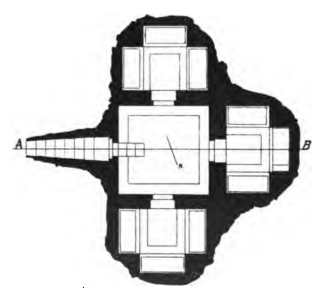


Рис. № 63. (Масшт. % ......).



Рис. № 64.

для погребенія умершихъ и въ каждомъ отдѣленіи находится по саркофагу. Всѣ помѣщенія оказываются въ большой сохранности, стѣны чистыя съ твердымъ слоемъ штукатурки. Частные дома всё построены изъ тесанаго камня. Въ стёнахъ домовъ можно иногда видёть большія плиты, очевидно взятыя изъ древнѣйшей постройки. Такую древнѣйшую и монументальную постройку можно бы указать въ остаткахъ башни, находящейся по близости, равно какъ въ присутствіи громадныхъ каменныхъ блоковъ, лежащихъ въ разныхъ мѣстахъ подъ кучами щебня.

На одномъ изъ большихъ обдѣланныхъ камней, прежде составлявшихъ часть фронтона, и нынѣ находящемся на мѣстѣ, которое слыветъ подъ именемъ бурга или времля, сохранилась надпись: εἰς Θεὸς καὶ ὁ Χριστὸς αὐτοῦ καὶ τὸ Ἁγιον πνεῦμα βοήθη (вм. ει)... ἔτους ὅλφ μ(ηνός) Γορπιέου κχ ἰνδικ(τιῶνος) χ́ †

Эта надпись издана у Ваддингтона подъ п. 2689. Къ сожалёнію въ ней не сохранилась та часть, гдё должно было стоять имя, — на бордюрё камня послё βоήθει:

| Т   |
|-----|
| III |
| B   |
| 0   |
| С   |
| •   |
|     |

Прочитать это имя не удалось и намъ, но надпись заслуживаетъ по нашему мнѣнію вниманія. Она датирована 483 годомъ и относится къ періоду господства монофизитскаго вліянія въ этой мѣстности и вромѣ того камень съ надписью, какъ сейчасъ увидимъ, лежитъ на мѣстѣ полуразрушенной церкви.

Посвятивъ нѣсколько вниманія этой мѣстности и посѣтивъ лежащія здѣсь жалкія и грязныя хижины бедуиновъ, я имѣлъ возможность убѣдиться, что тутъ находилась общирная христіанская базилика. Между прочимъ оказались колонны на мѣстѣ первоначальнаго ихъ нахожденія и по нимъ можно было составить понятіе о направленіи главнаго корабля и о мѣстѣ апсиды. Около южной апсиды найдена надпись, которая и сама по себѣ уже составляетъ прекрасное доказательство, что мы находимся здѣсь въ стѣнахъ христіанской церкви. Съ большимъ трудомъ, постепенно переходя изъ двора крестьянской хижины въ прилегающую къ ней конюшню, мы могли возстановить части базилики, которая имѣла три, если не пять кораблей. Тутъ же, въ хлѣвѣ, мы были вознаграждены открытіемъ части надписи, продолженіе которой оказалось замаскированнымъ позднъйшей каменной постройкой. Вотъ что удалось прочесть на камнъ, высотой въ 0,61 м., длиной въ свободной его части въ 1,70 м.

# † ΑΓΙΑΜΑΡΙΑΠΡΟCΔ€Ξ€ΤΗΛΔ€ΗCINIIONHCANT... ΦΟΡΗCΑΝΤϢΝΚΑΙΚΤΙCΑΝΤϢΝΑΓΙΟΝΟΙΚΟΝCOΥ ΙΝΔ. CGIIT.

άγία Μαρία πρόσδεξαι την δέησιν πονησάντ[ων . . καρπο]φορησάντων και κτισάντων τον άγιον οίκον σου . . . . ινδ(ικτιῶνος) σεπτ(εμβρίου)

Такимъ образомъ не можетъ подлежать сомнѣнію, что здѣсь былъ общирный храмъ въ честь Богородицы. Судить о времени его постройки мы не можемъ, такъ какъ хронологія надписи закрыта мусульманской придѣлкой, кромѣ того слѣдуетъ замѣтить, что надпись значительно попорчена, какъ то показываютъ полустертые и испорченные христіанскіе символы: крестъ, розетка и проч. Можно впрочемъ съ увѣренностью относить постройку этого храма къ V-му вѣку, какъ сейчасъ это будетъ доказано.

Продолжая изслёдованія въ той же мёстности, мы имёли удовольствіе сдёлать еще находку, относящуюся также къ этому храму. Таковъ камень съ надписью, найденный въ одномъ изъ ближайшихъ домовъ:

## † XPTEBOHOICONIIACINANANECCAC Ercebiocmapphmicslipp

**Ӣ** Т**ठ** ВМФ €ТО<sup>с</sup>

Χριστε βοήθησον πασιν. Άνανεώσας

Εὐσέδιος μὰρ Γημισοῦ ..... τοῦ 6μφ (542) ἔτους

Эта надпись сообщаеть уже болѣе значительный матеріаль, чѣмъ вышеприведенная, — здѣсь имѣемъ строителя и хронологію. Но прежде всего слѣдуетъ сдѣлать нѣсколько замѣчаній относительно нѣкоторыхъ словъ.

Мар Гушсой. Что касается реченія Мар, оно относится, въ спеціально арабской терминологіи и обозначаеть почетное званіе, прилагаемое къ духовнымъ лицамъ, — см. напр. Joannis episcopi Ephesi Commentarii, ed. Van Douwen: p. 3 - Mar Dada, р. 185 – Mar Samuel; и Gregorii Barhebraei, chron. ecclesiast. I: р. 470 — Mar Dionysius, p. 776 — Mar Barsumae. Нѣсколько сложний вопрось о чтени Гушсой: нить сомниния, что идеть рвчь о местномъ имени и что такъ назывался на греческомъ язывъ одинъ изъ сирійскихъ городовъ. Сирійская и арабская форма Hims и Homs для нынъшней Емесы (Reinaud, Géographie d'Abulféda, s. v.) вполн'в могуть объяснить греческую форму Гушобс. Итакъ, не подлежить сомнёнію, что мы имбемъ заёсь чтеніе Марь Емесы. Послё того въ надшиси слёдують эпиграфические знави и затёмъ четыре буввы ваписанныя вязью, которыя мы всего легче объяснили бы въ смыслѣ интоопсдітов. Хронологія 542 несомнѣнно мѣстная, антіохійская; переведя на общеупотребительную христіанскую (отнимая 49), получаемъ 493 годъ возобновления храма Маръ Евсевіемъ.

Если мы правильно раскрыли слова писанныя вязью, тонужно бы считать возобновителемъ храма Евсевія митрополита Емесскаго. Но такого имени нёть у Лекьена. Кром' того вообще трудно допустить, чтобы Емеса была въ древности митрополіей.

Указанныя находки, полученныя въ Данъ, могутъ свидътельствовать о важности этой мъстности въ археологическомъ отношении. По всей въроятности здъсь былъ значительный центръ христіанскаго культа; въ концъ V въка нъкто Маръ Евсевій возобновилъ здъсь церковь во имя Богоматери.

Остатки громаднаго церковнаго сооруженія замётны и въ другихъ постройкахъ въ Данё. Такъ мы видёли въ стёнё. частнаго дома громадной величины бловъ, дл. 2 м., выш. 0,55 м. и толщ. 0,45 м., прежде бывшій архитравомъ, на которомъ была надпись, теперь значительно пострадавшая, и христіанскія эмблемы:



Зд'есь снова им'есмъ хронологію (598 г.), указывающую повидимому на половину 6 в'ека (= 549 г.). Изъ приведенныхъ данныхъ ясно, что въ Дан'е была большая церковностроительная д'еятельность въ шестомъ в'ек'е. По вс'емъ в'ероятіямъ зд'есь. нужно полагать епископскій городъ. Въ часовомъ разстояніи отъ Даны находится селеніе Сармеда. Здѣсь также главное вниманіе обращають на себя подземныя помѣщенія для мертвыхъ и прекрасный мавзолей – двѣ соединенно стоящія колонны на одномъ постаментѣ, но на двухъ базахъ (de Vogué, pl. 93). Есть и надпись, но она совершенно выкрошилась. У Ваддингтона она приведена подъ № 2687, но въ такомъ видѣ, что изъ нея ничего нельзя почерпнуть. Для характеристики христіанской культуры въ этой мѣстности интереснѣй нѣсколько наблюденій, сдѣланныхъ нами при осмотрѣ отдѣльныхъ домовъ. Такова надпись на перекрытіи двери на громадной плитѣ длиной 2,55 м., высотой 0,50 м. и толщиной 0,30 м.:

## **EICOEOCKAIOXPICTOCÁTTOT**

## · СТОГС ЧТ т. е. 390 (= 341) г.

Могла конечно эта надпись быть при входѣ и въ частный домъ, какъ показывають примѣры; но здѣсь мы предполагаемъ, судя по величинѣ ея (2 м. съ половиной), что она служила карнизомъ общественнаго учрежденія, т. е. храма. Далѣе, на дверяхъ частнаго дома камень (длиной 0,75 м., выс. 0,37 м.) -съ надписью:

## **EIHCOVEIC**

Камень возлѣ колодца съ надписью, отъ которой впрочемъ сохранилось мало

# .. ΡΟΝΝΑΟΝ CENEEIΔΙC

Несомнѣнно однако изъ приведенныхъ словъ [ίε]ρον ναον.. [ἕχτι]σεν ἐξ ἰδίων [ἀναλωμάτων], что здѣсь имѣемъ остатокъ надписи строителя храма. Подобный же камень и также со слѣдами надписи видѣли мы въ саду феллаха

## . . TOYEVAAB . . . OYIIAPAMAN . . . .

Подъ надписью медаліонъ съ орнаментомъ, подобный которому мы видёли на колоннѣ въ Калатъ-Семанѣ.

На пути между Алеппо и Антіохіей, въ области весьма богатой остатками городовъ и древнихъ поселеній, есть мѣстность, носящая названіе **Kasr-el-Bénât**. Здѣсь сохранились развалины нѣсколькихъ древнихъ зданій и между прочимъ базилики, отъ которой остались на мѣстѣ апсида и западная стѣна съ пилонами, поддерживавшими высокія арки. Сохранилось на мёстё также нёсколько базъ колоннъ. Преданіе усвояеть этимъ развалинамъ значеніе женскаго монастыря. (Табл. № 44).

По близости отъ этихъ развалинъ находится интересный памятникъ — это начертанная на скалѣ надпись. Хотя она читается въ С. І. G. № 8650, но издана здѣсь въ такомъ. жалкомъ видѣ, что новое ея изданіе является вполнѣ необходимымъ. (Табл. № 45).

Надпись сдёлана на скалё, въ рамкё, высотою 0,66 м., шириной 0,60 м. Выше этой рамки находится еще гладкая квадратная рамка для надписи, которая оказалась почти совсёмъ сглаженной, съ большимъ трудомъ удалось прочесть на ней. отдёльныя слова:

# AICONATO KPATO NOCOY

изъ которыхъ однако нельзя сдёлать никакого заключенія. Чтеніе нашей надписи заключается въ слёдующемъ:

> + κατὰ κέλευσιν [Άξιό]χου τοῦ ἐνδοξ(οτάτου) κόμ(ητος) τῆς ἕω διὰ Ἰωάννου λαμπρ(οτάτου) κανκελλαρ(ίου) τοῦ Καπροβαράδε ἐπήχθη τὸ δροθ(έ)σι(ον). Βιζικων Ἰνδ(ικτιῶνος) ζ΄τοῦ ςλχ ἔτους

Предложенное чтеніе сообщаеть опредѣленный характерь. надписи и даеть ей важное мѣсто между немногими византійскими надписями, имѣющими историческое содержаніе. Прежде чѣмъ оцѣнивать однако содержаніе памятника, сдѣлаемъ нѣсколько замѣчаній по поводу чтенія нѣкоторыхъ мѣсть.

Строка 2. При помощи эстампажа, фотографическаго снимка и наблюденія начертанія буквъ на самой скалё мы могли въ имени комита Востока прочесть еще третью съ конца букву, именно  $\chi$ , затёмъ остались непрочитанными начальныя буквы имени, коихъ никакъ нельзя предполагать больше четырехъ. Мы допустили здёсь буквы АЕЮ и дали слову чтеніе Άξιόχου, можно бы предложить и чтеніе 'Аξούχος хотя отыскать Аксуха на государственной служб'в Византіи въ VI в'вк'в было бы трудн'вй, чёмъ Аксіоха (см. Zosim., р. 251,10). Что касается имени другого чина, упоминаемаго въ надписи, зд'ёсь мы не только стоимъ на вёрной дорог'в съ точки зр'ёнія чтенія памятника, но



Рис. № 65.

кромѣ того, имя Капробара́де, какъ бы оно ни представлялось на первый взглядъ мало обычнымъ, находимъ въ греческихъ памятникахъ. Первая составная часть имени Капрос не чужда надписямъ, см. С. І. G. № 3662; вторая часть Вараде читается на свинцовой печати въ коллекціи Института № 35 (хо́ріе бо́уде: Кшуотаутіущ преоботе́рщ кай хообоохдусіщ тщ Вара́де) (Рис. № 65).

Но всего важный конечно 6 и 7 строка, совсёмъ не прочитанная въ С. І. G. Между тъмъ съ помощью эстампажа и здесь удалось намъ получить довольно удовлетворительнное разръшение трудностей. ЕШХОН, т. е. Епируди совершенно гармонируетъ съ первымъ словомъ 7-й строки бродеблоч, т. е. утверждена или положена граница. Между словомъ бродескои и слёдующимъ географическимъ терминомъ Ві (хоу на вамнѣ видны черты, о воторыхъ трудно свазать, составляють ли онв эпиграфическій орнаменть, или же представляють кресть. Что касается хронологіи индикть 7, годъ 636, то безъ всякаго сомнѣнія здѣсь нужно видѣть мѣстную хронологію, т. е. или сирійское, или въ частности антіохійское счисленіе. Принимая въ соображеніе указаніе на 7 индиктъ и переводя антіохійское счисленіе на христіанское, мы получаемъ 589 годъ для занимающей насъ надписи. Что касается оцѣнки содержанія нашего памятника, въ этомъ отношеніи прежде всего обращаеть на себя внимание упоминание о комить Востока и о канкеларіи какъ двухъ административныхъ органахъ перваго періода Византійской имперіи: comes orientis или κόμης της Άνατολής μια κόμης της έώας - эτο μωπερατοροκία намъстникъ, стоявшій во главъ всей администраціи, какъ объ этомъ читается у Зосима, ed. Bonn. p. 248: & de (Geogociti I) κόμητα της έψας πεποίηκεν. αῦτη δὲ ή ἀρχή δούλεται τὸν προδεδλημένον αὐτῆς ἐφεστᾶναι πᾶσι τοῖς τὰ τῆς ἑψας ἐπαρχίας ίθύνουσι και έπι τοις ού κατά το δέον πραττομένοις εύθύνειν.-

#### **Ө. И. Успенскаго.**

Второй упоминаемый въ надписи чинъ канкеларія не состоить между чинами приказа Comes Orientis (Seeck, Notitia dignitatum, р. 48); можеть быть, здесь следуеть подразумевать тоть же чинь, состоящій въ приказъ magister officiorum (Notitia dign., p. 145). Во всякомъ случаѣ тотъ чинъ, который по нашей надписи уполномочень быль комитомь востова утвердить границу селенія Визика, не имбеть ничего общаго съ канкеларіями, о которыхъ говорить Böcking, Notitia dign. II., р. 305. — Возбуждаеть нѣвоторыя сомнѣнія чтеніе слова бродуяся на предпослѣдней стровъ. Въ Thesaurus linguae Graecae находимъ бродеоѓа и δροθέσιον ΒЪ СМЫСЛВ designatio terminorum, terminus, limes. Нѣтъ сомнѣнія, что и въ нашей надписи подразумѣвается актъ постановки пограничнаго знака. Въ С. I. G. п. 8650 надпись истолкована такъ: eo tempore iussu comitis orientis per Ioannem cancellarium pertusa rupe via illa strata est. — Слъды римской дороги видны по близости, но упоминанія о дорогѣ въ надписи нѣтъ.

Развалины Касръ-эль-Банать представляють громадный комплексъ зданій, между которыми особенное вниманіе привлекаеть базилика. На мѣстѣ остались лишь апсида и западная стѣна съ пилонами для высокихъ аркадъ. Базы колоннъ, на которыя опирались арки, сохранились на своемъ мѣстѣ. Вообще нужно предполагать здѣсь значительнный и населенный пункть, можеть быть остатки города.

Гаримъ — пріобрѣтаетъ извѣстность во время завоеванія страны крестоносцами. Цитадель или замокъ выстроенъ на холмѣ и снабженъ сильно укрѣпленными стѣнами, при подошвѣ холма ровъ (Табл. № 46). При нѣкоторомъ вниманіи можно убѣдиться, что матеріалъ для постройки франкской и арабской крѣпости взятъ изъ бывшихъ здѣсь ранѣе византійскихъ строеній, какъ показываетъ напримѣръ обломокъ камня въ одной изъ дверей съ орнаментомъ византійскимъ, или камень въ аркѣ съ византійской надписью, слишкомъ впрочемъ поврежденной, о которой можно развѣ сказать, что она не позже 6-го вѣка.

**€IIA**/////

# ч етос к

Подобные матеріалы, взятые изъ построекъ византійской эпохи, находимъ даже въ стёнахъ крёпости, какъ показываетъ

громадная плита съ крестомъ по серединъ, очевидно бывшая прежде карнизомъ надъ колоннами или надъ воротами.

Антіохія была послёдній пункть нашего путешествія по Сиріи. Нынёшняя Антіохія представляеть весьма мало пищи для археолога. Весь старый городъ, находящійся у подошвы горы, по которой шли антіохійскія укрупленія, покрыть мусоромъ и обломвами прежнихъ зданій. Чтобы сдблать хотя бы одинъ шагъ въ смыслѣ разъясненія топографіи, необходимо начать съ раскопокъ. При постройкъ новыхъ домовъ, равно какъ при проведении канавъ и расчисткъ новыхъ мъстъ подъ ограды сплошь и рядомъ находимы бывають предметы древности и остатки византійской христіанской культуры. Въ виду этого въ Антіохіи есть довольно интересныя частныя коллекціи. Въ домѣ богатаго землевладѣльца Хаджи Калфа Агазада находится статуя Аенны-Паллады, недавно найденная. Статуя въ сильно попорченномъ видѣ, такъ какъ отбита нижняя часть лица. У него же видѣли мы архитравь средневѣкового происхожденія (въ орнаментъ лилія). За стънами города на дачъ одного частнаго владѣльца, на глубинѣ 1 метра отъ поверхности земли, найдена мозаика, занимающая весьма обширную площадь. Повидимому этой мозаикой изъ мраморныхъ кусочвовъ разныхъ цвётовь покрыть поль общирнаго зданія. По техникѣ и формѣ мраморныхъ кусочковъ эта мозаика напоминаеть ту, которую мы видѣли въ монастырѣ Симеона Отилита (Табл. 47).

Тоже самое впечатлёніе о значительномъ археологическомъ матеріаль, скрывающемся въ Антіохіи подъ землей, мы вынесли изъ осмотра мъста близь мечети Шейхъ Али. Здъсь при очисткъ мъстности подъ новое зданіе были найдены мраморные обломки предметовъ искусства и разные остатки погибшей культуры. Все это складывалось въ кучу какъ матеріалъ для возводимой постройки; туть мы нашли: обломки фронтоновъ, стволы колоннъ или части ихъ, карнизы, наличники отъ оконъ и дверей, капители и проч. Мраморные фрагменты откладываются особо, изъ нихъ предполагается приготовлять известь. Въ особенности наше внимание обратилъ на себя барельефъ хорошей сохранности, представляющій часть сарвофага. Сюжеть барельефа самый распространенный. На ложѣ возлежить умершій, опираясь на лѣвую руку, правую руку онъ простираетъ впередъ по направленію въ женщинь, сидящей передъ ложемъ. Между фигурами свободное поле заполнено растительнымъ орнаментомъ. Греческая надпись толкуеть барельефъ:

204

# ΕΡΜΕΙΖΕΡΜΙΟΥ ΙΟΥΛΙΟΝΤΟΝΥΙΟΝ ΑΥΤΗΓΕΙΣΤΗΓΕΑΛΥΠΕΧΑΙΡΕ ΕΤΟΥΓΗΡΑΙΙΙΟΥ

Έρμεζς Έρμίου
 Ἰούλιον τὸν υίὸν
 αὐτῆς ἔστησε. Ἄλυπε χαῖρε.
 ἔτους ηρ΄ λώου

Женское имя Ерµеїс встрѣчается въ эпиграфикѣ, см. С. І. G. п. 2664. Употреблено здѣсь мѣстное антіохійское счисленіе, указывающее на 101 годъ христіанской эры. — Эту надпись предполагается ввести въ постройку зданія такимъ образомъ, чтобы буквы не пострадали.

Окрестности Антіохія несомнённо могуть об'єщать археологическія находки какъ византійской, такъ въ особенности французской эпохи.

Осмотръ антіохійской цитадели чрезвычайно труденъ вслёдствіе врутого подъема. Слёдуетъ притомъ же сказать, что старая антіохійская врёпость находится въ такомъ видё упадка и разрушенія, что осмотръ ея не вознаграждаетъ соединенныхъ съ этимъ трудностей и траты времени. Живописный видъ сверху на оврестности, на долину Оронта; панорама старыхъ укрёпленій вокругъ города.... но это покупается цёной такого утомленія и страданій отъ холоднаго в'ётра на вершинѣ горы, что совершенно теряется удовольствіе отъ созерцанія блестящей картины!

Въ частныхъ рукахъ мы видёли нёсколько интересныхъ археологическихъ предметовъ и весьма жалёемъ, что владёльцы ихъ взали съ насъ слово не называть ихъ именъ. Слёдуетъ отмётить прежде всего прекрасной сохранности моливдовуллъ императрицы Зои. На одной сторонѣ Богородица Оранта, на -другой женская фигура въ царскомъ облачении съ державой и скипетромъ и кругомъ надпись † ZGOH. Далёе тоже хорошей сохранности мина: легенда

> ΕΤΟΥΌ Δ ΛΗΜΟΣΙΑ ΜΝΑ

Бюсть съ бородой, два рога изобилія и волосъ, кругомъ надпись ZHNOBIOY. Ближе всего подходить къ видѣнной нами двойная мина, изданная въ Catalogue des Bronzes antiques de la Bibl. Nationale par Babelon, р. 690, № 2261, съ тою разницей, что наша круглой формы.

Заканчивая обзоръ памятниковъ, виденныхъ нами въ Сиріи, попытаемся бросить общий взглядъ на результаты нашей экспедицін. Памятники Сирін не представляются больше новинкой послѣ книги de Vogüé. Послѣе Вогюз Сирію посѣщали вновь и неразъ и французскіе, и нѣмецкіе ученые, почти въ одно время съ нами тамъ путешествовали американцы. Каждая вновь отправленная въ Сирію миссія находить тамъ новые предметы, имѣющіе важный научный интересь, -- уже это служить доказательствомъ, сколь обширны и неистощимы археологическія богатства этой страны. Можно думать, что Сирія п еще выиграеть съ точки зрвнія археологіи, если съ изследованіями соединятся раскопки, и если въ поле изученія войдуть и ея мертвые города. Общій характеръ сирійскихъ памятниковъ это есть ихъ оригинальность, которая указываеть, что здёсь мы наблюдаемъ особенную культуру, произведение духа восточныхъ народовъ. Съ точки зрѣнія всемірной исторіи сирійскіе намятники дають своей оригинальностью очень интересный и свѣжій фавть, подготовляющій, на ряду съ другими подобными, раскрытіе проблемы объ элементахъ, входящихъ въ образованіе византинизма. Монументальные сирійскіе памятники должны быть поставлены рядомъ съ произведеніями литературы и искусства. Литературные памятники, делающіеся извёстными въ послёдніе годы, бросають новый взглядь на событія V и VI вбвовъ. Духовное развитіе Сиріи въ роковую эпоху для западноевропейскаго міра показываеть многочисленные примъры высокаго подъема и напряженности. Стоить припомнить, какъ много сирійцы участвовали въ разработкѣ тонкихъ и важныхъ догматическихъ вопросовъ и какъ многообразна была литературная производительность въ V и VI в. на сирійскомъ языкѣ, и какъ распространенъ былъ на Востокѣ сирійскій Законникъ. Не менѣе того монофизитское движение и всё вопросы поднятые вслёд-

ствіе Халкидонскаго собора свидѣтельствують о сильномъ національномъ чувствѣ, отзывчивости и глубокомъ интересѣ къ требованіямъ совѣсти и вѣрованія. — Остатки мертвыхъ городовъ съ чрезвычайно выразительнымъ религіознымъ характеромъ склада жизни внушаютъ мысль, что Сирія была глубоко проникнута вѣроисповѣдной идеей, и что многочисленнымъ сирійскимъ монастырямъ вполнѣ соотвѣтствуютъ остатки церквей въ мертвыхъ городахъ и селеніяхъ, въ небольшомъ разстояніи одна отъ другой. .

· · · ·

-

# Оглавленіе.

.

•

| Археологическое  | 3H <b>8</b> 4 | Сиріи |   | И | эвспедиція |     |   | Ľ   | [H- |    |          |            |
|------------------|---------------|-------|---|---|------------|-----|---|-----|-----|----|----------|------------|
|                  | • •           |       |   |   |            |     |   |     |     |    | стр.     | 93         |
| Бальбевъ (Геліон | оль) -        |       | • | • | •          |     | • |     | •   | •  | n        | 96         |
| Дамаскъ          |               |       |   |   |            |     |   |     |     |    | 77       | <b>9</b> 8 |
| Сейдная          | • •           | • •   | • |   | •          |     | • |     | •   | •  |          | 103        |
| Маалула (Маглул  | (a) .         |       | • | • | •          |     | • |     |     | •. | *        | 107        |
| Ябрудъ           | • •           |       | • |   | •          |     | • |     | •   |    | 77       | 110        |
| Небкъ            |               |       |   |   |            |     |   |     |     |    | "        | 111        |
| Кара             | ••            | • •   | • | • | •          |     | • |     |     |    | 7        | "          |
| Гауаринъ         |               | • •   | • | • | •          |     | • |     | •   |    | 7        | n          |
| Маинъ            |               |       | • |   |            |     | • |     |     |    | 7        | 118        |
| Каріатеннъ       | · <b></b>     |       | • |   |            |     | • |     |     |    | 5        | 119        |
| Пальмира         |               |       |   |   |            |     |   |     |     |    | <b>n</b> | 120        |
| Сададъ           |               | • •   | • |   |            | • • | • | • • |     |    |          | 133        |
| Гомсъ (Эмеса).   |               | • •   | • |   | •          |     |   |     |     |    |          | 139        |
| Эль-Рестанъ (Ар  | етуза)        | )     | • |   |            |     |   |     |     |    |          | 145        |
| Гама (Епифанія)  |               |       |   |   |            |     |   |     |     |    | 2        | 77         |
| Калать-Седжерь   |               |       |   |   |            |     |   |     |     |    | "        | 149        |
| Калать-Мудикъ (  |               |       |   |   |            |     |   |     |     |    |          | 150        |
| Гассь            |               |       |   |   |            |     |   |     |     |    |          | 152        |
| Муджелея         |               |       |   |   |            |     |   |     |     |    |          | 154        |
| Бетурса          |               |       |   |   |            |     |   |     |     |    |          | 155        |
| Серджилла        |               |       | • |   |            |     |   |     |     |    |          | 77         |
| Эль-Бара         |               |       |   |   |            |     |   |     |     |    |          | 159        |
| Деиръ-Санбиль.   |               |       |   |   |            |     |   |     |     |    | -        | 161        |
| Рувенха          |               |       |   |   |            |     |   |     |     |    | "<br>"   | 162        |
| Алеппо           |               |       |   |   |            |     |   |     |     |    |          | 163        |
|                  | -             |       | - | - | -          |     | - |     | •   | -  | -        |            |

.

| •  | •     | •      | •                               | •         | •   | •   | •  | •  | •              | •   |     | •   | •  | стр.  | 164  |
|----|-------|--------|---------------------------------|-----------|-----|-----|----|----|----------------|-----|-----|-----|----|-------|------|
| ым | еов   | 8      | Ст                              | 0.11      | THE | IK8 | (H | โล | ( <b>8</b> .T. | Б-( | Сем | 8.H | ъ) | 7     | 165  |
|    |       | •      | •                               | •         |     | •   | •  |    |                | •   | •   | •   | •  | 7     | 186  |
| •  |       | •      |                                 |           | •   |     |    |    |                |     |     |     |    | 77    | 190  |
| •  |       | •      | •                               | •         |     | •   |    | •  |                | •   |     |     |    | 77    | 193- |
|    | •     |        | •                               | •         |     | •   | •  | •  | •              | •   | •   |     | •  | 77    | 194  |
|    |       |        |                                 | •         | •   |     | •  | •  | •              | •   |     |     | •  | 7     | 7    |
|    |       |        |                                 |           |     |     |    |    |                |     |     |     |    | <br>n | 195  |
|    | •     |        |                                 |           | •   |     |    |    |                |     |     |     |    | 77    | 70   |
| •  | •     | •      |                                 |           |     | •   | •  |    |                |     | •   |     |    | ,,    | 200  |
| 5. |       |        |                                 |           |     | •   |    | •  | •              | •   |     |     |    | <br>n | 7    |
|    | •     |        |                                 | •         |     | •   |    |    | •              |     |     |     |    | 7     | 203  |
|    |       |        |                                 | •         | •   |     | •  | •  |                | •   | •   |     |    | 7     | 204  |
|    | Extma | Симеон | Симеона<br><br><br><br><br><br> | · · · · · |     |     |    |    |                |     |     |     |    |       |      |

# Перечень таблицъ приложенныхъ къ статьъ Археологическіе памятники Сиріи.

- 1. Карта эвспедиціи Русск. Арх. Инст. въ Константинополів.
- 2. Бальбекъ.
- 3. Храмъ Юпитера въ Бальбевѣ.
- 4. Складень.
- 5. Τὸ πᾶσα πνοή.
- 6. Плать, вышитый золотомъ.
- 7. Монастырь въ Маалулѣ.
- 8. Пещера въ Маалулѣ.
- 9. Гауаринъ.
- 10. Апсида церкви въ Гауаринѣ.
- 11. Апсида церкви въ Гауаринъ съ базами колоннъ.
- 12. Пальмирскій бюсть.
- 13. Башня въ Пальмирѣ.
- 14. Пальмирскій саркофагь.
- 15. Пальмирскіе бюсты.
- 16. Колоннада и палатки Русской экспедиціи.
- 17. Рождество Христово.
- 18. Страшный Судъ.
- 19. Фреска въ Сададѣ.
- 20. Маръ Северъ.
- 21. Маръ Іавовъ.
- 22. Башня въ Гомсѣ.
- 23. Укрѣпленіе въ Лариссѣ.
- 24. Саркофагь въ Гассѣ.
- 25. Гробница въ Гассѣ.

- 26. Ворота въ Гассѣ.
- 27. Мозаика въ термахъ въ Серджиллъ.
- 28. Часть мозаики въ Серджиллѣ.
- 29. Домъ съ изображениемъ агнца въ Серджиллѣ.
- 30. Типъ частнаго дома.
- 31. Монастырь Симеона Стилита. Общій видь.
- 32. Видъ южныхъ воротъ монастыря Симеона Столпника.
- 33. Часть мозаичнаго пола.
- 34. Главная апсида.
- 35. Восьмиугольный дворъ монастыря.
- 36. Миніатюра XI в. съ изображеніемъ столпа Симеона.
- 37. Столпъ Симеона на иконѣ.
- 38. Западная церковь въ Денръ-Семанѣ.
- 39. Внутренный видъ церкви.
- 40. Планы трехъ церквей Деиръ-Семана.
- 41. Усыпальница въ Денръ-Семанъ.
- 42. Стоянка Русской экспедиціи въ монастырѣ Симеона.
- 43. Саркофагь въ селении Ассе.
- 44. Касръ-эль-Бенать.
- 45. Надпись на скалѣ близь Касръ-эль-Бената.
- 46. Цитадель Гарима.
- 47. Мозаика въ Антіохіи.

# Отчетъ

# •о двятельности Русскаго Археологическаго Института въ Константинополв за 1900 годъ.

Дёнтельность Института въ отчетномъ году выражалась

1. въ устройствѣ засѣданій;

2. въ археологической экспедиціи въ Сирію;

3. въ обработкъ добытыхъ матеріаловъ и въ изданіи ученыхъ трудовъ;

4. въ производствъ раскопокъ въ Болгаріи и

5. въ дальнѣйшей организаціи библіотеки и кабинета древностей.

### I.

## Засъданія.

Въ 1900 году Институтъ имѣлъ два засѣданія, изъ коихъ одно торжественное въ годовщину открытія Института.

На торжественномъ засъданія, послъ ръчи г. Почетнаго Предсъдателя, почетный членъ Ст. Новаковичъ сдълалъ сообщение на тему: "Les Slaves de la péninsule Balcanique et leur culture".

Сообщеніе г. Ст. Новаковича состояло въ слёдующемъ: Византія VI—IX в. первая оказала культурное вліяніе на явившихся на Балканскій полуостровъ славянъ. Вліяніе Византіп на славянъ стало особенно сильно съ момента, когда послёдніе

сдёлались христіанами. Съ этого времени въ культур'в славянъглавную роль играсть церковь. Такъ какъ византійская цивилизація вся была пронивнута религіей, то славяне, принявъ христіанство, невольно должны были усвоить и всю систему соціальной жизни, которая изъ него вытекала. Такимъ образомъ они себя отождествляють почти совершенно съ Византіей; религія и у нихъ является главнымъ факторомъ жизни, и церковь совершенно сливается съ національностью. Все это было такъ у восточныхъ славянъ. Славяне, поселившіеся далѣе къ западу, особенно тѣ, которые жили по берегамъ моря, подверглись итальянскому вліянію, благодаря частымъ торговымъ сношеніямъ съ приморскими городами Италіи. Сербы по берегамъ Адріатическаго моря смёшиваются съ вроатами и дѣлаются римскими ватоликами. Съ появленіемъ на Балканскомъ полуостровѣ турокъ, на славянъ начинаетъ все больше и больше оказывать вліяніе восточная, арабская культура. Жизнь пріобрітаеть почти исключительно восточный характерь. Много сербовь принимаеть мусульманство и съ нимъ усваиваеть иден и стремленія ислама. Каковы бы ни были постороннія вліянія на славянъ, въ средніе вѣка постоянно у нихъ религія вдохновляла все и ставилась выше національности. Совершенно не то мы видимъ въ новое время. Новыя идеи, проникнувъ на Балканскій полуостровь, прежде всего пробуждають національность; національное чувство начинаеть брать верхъ надъ чувствомъ религіознымъ. Особенное вниманіе обращается на язывъ. Вслёдствіе того, что теперь меньше обращается вниманія на различія по религіи, выдёляются новыя національности, которыя прежде почти не различались. Является новая національная культура. Но старые принципы не исчезли еще и до самагопослёдняго времени. У балканскихъ славянъ часто на ряду съ новыми встръчаются средневъковыя формы. Славянская культура находится еще въ періодѣ трансформаціи, результаты которой покажеть только будущее.

Послѣ г. Ст. Новаковича говорилъ членъ-сотрудникъ. Института о. J. Thibaut на тему: "La musique Byzantine chez les Slaves".

Начала Византійской музыки сохранились въ своихъ существенныхъ чертахъ благодаря тому, что въ византійскихъ рукописяхъ дошли до насъ музыкальные знаки. Такихъ знаковъ существуетъ нѣсколько системъ. Первая система экфонетическая;

она даеть речитативы для чтенія евангелія. Изъ нея развились двѣ другія системы: іерусалимская (иначе агіополитская, или Дамаскинская по имени ея автора) и константинопольская. Послёдняя, наиболёе древняя, благодаря вліянію типика св. Саввы мало-по-малу уступила мъсто системъ іерусалимской и исчезла совершенно въ концѣ XI в. Русскіе заимствовали. свою церковную музыку изъ Византіи. Они применяли константинопольскую систему музыкальныхъ знаковъ, какъ можновидъть по рукописямъ, открытымъ Ө. И. Успенскимъ и С. В. Смоленскимъ. Южные славяне, подчиненные съ XI в. власти Византін, наобороть пользуются ісрусалимской системой, какъвидно по рукописи Синодика царя Бориса въ Національной библіотекѣ, въ Софін, и по одной рукописи XIV в., находящейся въ Буховскомъ монастырѣ, въ Болгарія. У болгаръ не было національной системы музыкальныхъ знаковъ. Что касается сербовъ, то у нихъ нётъ ни одной литургической рукописи съ нотными знаками. Пенје Карловицкой церкви основывается на современной греческой систем' и было въ первый разъ записано современными нотными знаками въ 1864 году Станковичемъ.

Послѣ своего сообщенія о. Тибо исполнилъ вмѣстѣ съ. гг. А. и М. Захаріади двѣ реставрированныя имъ по древнимъ. рукописямъ византійскія мелодіи XI и XIV вв. подъ аккомпаниментъ піанино.

Въ заключение ученымъ секрстаремъ былъ прочитанъ. отчетъ о дъятельности Института въ 1899 году.

Второе засѣданіе происходило 24 ноября. Предметъ занятій составили сообщеніе Б. А. Панченко "О византійскихъ печатяхъ, какъ историческомъ источникъ", и Б. В. Фармаковскаго "Объ одной архаической бронзовой статуэткъ, принадлежащей Институту".

Первое сообщение состояло въ следующемъ:

Вся археологія распадается на два крупные отдѣла, другими словами, къ изслёдованію памятниковъ древности примѣнимы двё точки зрѣнія. Одни памятники можно и должно обсуждать со стороны ихъ абсолютнаго интереса, руководясь. для ихъ критики извѣстными положительными началами. Какъ напримѣръ философское ученіе можно разсматривать, ставя вопросъ: ошибочно оно или нѣть? Не содержитъ ли въ себѣ. внутренняго противорѣчія? или богословское ученіе — еретическое оно или каноническое? Такъ и въ области вещественной археологіи существують разряды памятниковъ, относительно которыхъ спеціальная критика умёстна. Таковы памятники искусства, напр. мозаики. Ставится вопросъ: какой напряженности достигло художественное творчество, насколько вещь отвъчаетъ требованіямъ формальной эстетики. Въ произведеніи искусства это главное, это задача художника, и вмёстё съ тёмъ какъ всякій другой фактъ, подлежитъ научному изслёдованію.

Существуетъ французская теорія. разбирающая памятники искусства, какъ историческіе документы, такими они и являются въ послѣднемъ результатѣ научной критики: но непосредственно ихъ главнымъ содержаніемъ остается эстетическое, требующее примѣненія спеціальной критики, опирающейся на извѣстную догму.

Существують съ другой стороны археологические памятники, которые только твмъ интересны, что передаютъ историческое извѣстіе, цѣнные, однимъ словомъ, своей легендою. Здъсь необходимъ, во первыхъ, навыкъ или техника, чтобы прочесть ихъ а дальше начинается историческое изслёдованіе. Археологь искусства здёсь не сдёлаеть ни шагу. Этоть крупный раздёль археологіи можно назвать эпиграфическимъ, такъ какъ камень съ надписью типичный и наиболее знакомый образецъ. Замѣчательно, какое значеніе получило изученіе надписей для исторіи классическихъ народовъ. Моммсенъ высказался, что надинси и юридическія Дигесты являются настоящимъ ключемъ къ римской жизни императорскаго періода, гораздо болье, чыть писатели. Къ сожалению, такие драгоценные источники изсявають по м'тр' углубленія въ Византійскій періодъ имперіи. Христіанскихъ надписей найдено сравнительно мало, и тв разбросаны въ различныхъ, иногда малодоступныхъ изданіяхъ, полнаго свода всёхъ извёстныхъ нётъ, и этотъ трудъ только предпринять.

Между тёмъ, слабость эпиграфическаго матеріала для историковъ Византійскаго государства особенно чувствительна. Кто станетъ заниматься, легко увидитъ, какъ мало пригодны средпегреческіе литературные памятники для изслёдованія учрежденій Византіи, прожившей 1000 лётъ среди самыхъ тяжкихъ политическихъ условій; узнать подробности такого организма настоятельно необходимо для цёлей всеобщей исторіи. Есть подробное описаніе обрядовъ Византійскаго двора, а также обзоръ провинцій, два оффиціальныхъ труда, связанные съ именемъ императора Константина Порфирогенита. Это источникъ самой большой важности. Но онъ сталь известнымъ съ конда XVIII столѣтія, и несмотря на труды Рейске и нашего Бѣляева, требуеть большой работы и большого числа постороннихъ данныхъ, чтобы его использовать надлежащимъ образомъ. Еще ранъе было извѣстно сочиненіе о должностяхъ двора и Великой церкви писателя Кодина изъ послёднихъ временъ Византіп. Этоть авторъ, не смотря на свою археологическую ученость, повидимому, зналъ учрежденія блестящаго періода Имперіи менбе, чъмъ современные изслёдователи Константина Багрянороднаго. Юридическая литература и законодательство Византіи весьма обширны; но это основано почти всегда на Дигестахъ и сводѣ Юстиніана; и на вопросъ объ организаціи государственныхъ учрежденій, о новшествахъ, вносимыхъ временемъ, юридические памятники дають одни случайные отвѣты, болѣе другихъ сборники императорскихъ указовъ или новеллъ и трактать судебной практики, именчемый Пира.

Для исторіи важны именно конкретныя, наглядныя подробности, но нужно, чтобы онѣ исходили изъ первыхъ рукъ и были бы числомъ обильны; чтобы можно было няблюдать, какъ измѣнялись границы государства, каковы были перемѣны, вызываемыя постоянной военной опасностью? Каково было устройство провинціальнаго управленія, какія гдѣ были власти и съ какимъ положеніемъ въ общей системѣ государства? Много можно поставить подобныхъ вопросовъ, и на всѣ ожпдать такихъ детальныхъ и точныхъ отвѣтовъ, какіе въ состояніи дать эпиграфическіе монументы, но какъ сказано, ихъ почти нѣтъ.

Тамъ, гдё не хватаетъ надписей, и являются на помощь печати. Самый чувствительный пробълъ ими заполняется, въ самую досадную брешь нашихъ свъдёній о Византіи печати становятся цёлыми рядами. Если бы ихъ оказалось недостаточно для этой цёли по количеству или качеству изплекаемаго изъ нихъ матеріала, все таки какъ нужно благодарить тёхъ, кто впервые обратилъ на нихъ вниманіе и указалъ на ихъ научную цённость.

Мы и поставимъ теперь передъ собою два вопроса: каковы существенныя свойства и достоинства этихъ источниковъ и какъ развивалось изученіе сигиллографіи до сихъ поръ. Во первыхъ, передъ нами памятники самые подлинные. Къ этимъ кускамъ свинца прикоснулись тв самыя историческія лица, которыя на печатяхъ обозначены, на иныхъ 12 и 13 въковъ тому назадъ. Какъ они себя именовали — мы читаемъ безъ всякаго вмѣшательства промежуточныхъ поколѣній; и тамъ, гдѣ не ошибаемся въ чтеніи, получаемъ самыя непосредственныя и вѣрныя свѣдѣнія. Въ рукописныхъ памятникахъ, какъ извѣстно, болѣе или менѣе важныя искаженія текста положительно повсемѣстны; памятники искусства могли подвергнуться передѣлкамъ, реставраціи; а печати пока никто, ловидимому, не научился ни реставрировать, ни поддѣлывать.

Далбе, этоть матеріаль взять непосредственно изъ жизни. Возьмемъ для сравненія литературные источники. Можно сказать безошибочно, что византійская литература вплоть до памятниковъ законодательства живетъ болёе прошлымъ временемъ, чёмъ реальной для авторовъ современностью. Роды литературнаго творчества, способъ изложенія, языкъ вплоть до собственныхъ именъ, и само содержаніе, гдѣ возможно, заимствуется но традиція; или при обработвъ матеріала изъ Византійской современности авторъ ставить себѣ традиціонныя задачи, такъ что иные памятники дороже для исторіи литературной традиціи, чёмъ для Византійской действительности. Это общая черта среднегреческой литературы, исключеній, конечно, достаточно. Не беремся судить, можно ли повторить это и о Византійскомъ искусствѣ. — Наши же свинцовыя печати ни отъ какой древности не зависять, въ свой существенной части - надписяхъ; какъ спутники дёловыхъ и личныхъ отношеній, онъ взяты изъ жизненнаго обихода, и передають точную действительность, по крайности тамъ, гдѣ хотять передать что нибудь. Какъ человъкъ называлъ себя, какимъ титуломъ гордился — такъ мы п читаемъ на его печати, и языкъ его, когда желаль быть точнымъ, былъ въ д'бйствительности точенъ.

Присоединимъ соображеніе болёе практическаго свойства. Моливдовулы легче всего — а потому и нужно — собирать именно здёсь, въ Константинополѣ. Это памятники не только непосредственно и вполнѣ византійскіе, но и мѣстные Константинопольскіе. 90% ихъ найдено и продолжаетъ объявляться въ Стамбулѣ случайнымъ образомъ, помимо раскопокъ. Только незначительная часть извѣстныхъ моливдовуловъ найдена въ провинціи, напр. въ Антіохіи, на о. Керкирѣ, по побережью Мраморнаго моря, одна даже въ Норвегіи. Пока раскопокъ въ столицѣ нѣтъ, моливдовулы не уступятъ ничему другому изъ древностей, попадающихъ на базары Константинополя, по представляемому ими историческому интересу.

Но малый ихъ объемъ и потому отрывочный харавтеръ ихъ данныхъ составляетъ слабую сторону сигиллографіи. Десять, двадцать словъ съ трудомъ и съ совращеніями могуть умѣститься на печати. Собирать такія данныя, приводить ихъ въ -систему — самая мозаичная работа, требующая тщательности и терпѣнія. Надписи классическаго времени несравненно интереснѣе въ этомъ отношеніи, иногда содержатъ цѣлостью политическіе договоры, акты, муниципальныя хартіи; но примемъ въ соображеніе, что для историка, хотя выгодно имѣть въ одномъ мѣстѣ готовую группу данныхъ, но нужно только то, чтобы извѣстія источника укладывались въ созидаемую систему, чему отрывочное извѣстіе поддается съ большей свободой.

Одностороннее, однообразное содержаніе моливдовуловъ вызывается ихъ ограниченнымъ объемомъ и ихъ ближайшимъ назначеніемъ. Казалось бы, что можно ожидать отъ памятниковъ, созданныхъ только для того, чтобы установить принадлежность письма извёстному лицу? Но мы сейчасъ увидимъ въ общихъ чертахъ, какой богатый матеріалъ уложенъ исторіей въ эти шаблонныя рамки.

Изъ всей массы извёстныхъ моливдовуловъ выдёляются тё, на которыхъ нётъ письменъ, одни изображенія, напр. святыхъ, далёе, гдё есть легенда, но не опредёляющая владёльца. Остановимся нёсколько на послёдней категоріи.

Печати употреблялись въ Византіи всёми, кто велъ корреспонденцію, но не всегда отправитель желалъ обозначить себя какимъ либо третьимъ лицамъ. Весьма употребительны были поэтому печати съ надписью вродѣ: кто отправляетъ ты узнаешь изъ самого письма, когда распечатаешь. И такія легенды составлялись обыкновенно въ стихахъ, иногда весьма неуклюжихъ, размѣромъ ямбическаго триметра.

Парижскій археологъ Froehner собраль болѣе сотни стихотворныхъ формулъ для выраженія такой несложной мысли.

Далбе, существують моливдовулы особеннаго назначенія. Въ Византіи — отсюда и въ Московскомъ государстві — быль распространенъ обычай раздавать милостыню по торжественнымъ днямъ отъ царскаго имени. Вообще Византійцы были очень сострадательны въ бѣднымъ. Не говоря о многочисленныхъ благотворительныхъ учрежденіяхъ: богадѣльняхъ, сиротскихъ пріютахъ, больницахъ и прочихъ, одѣляли щедро нищихъ. Чтобы милостыню получали тѣ, кому слѣдуетъ, выдавались имъ особыя марки, съ которыми они и являлись въ установленные дни. Такія свинцовыя марки, малаго размѣра, носятъ изображенія императоровъ съ обѣихъ сторонъ. Наиболѣе часты онѣ отъ времени Алексѣя Комнина. Съ одной стороны представленъ Алексѣй съ императрицей Ириной, съ другой ихъ сынъ и преемникъ Іоаннъ, съ нимъ рядомъ св. Георгій. Между одной парою высокій крестъ, между другою — labarum. И отъ частныхъ лицъ дошли подобныя марки съ благочестивой надписью; дошли и таможенныя марки для пропуска товаровъ и проѣзжающихъ.

Но главный историческій интересь сосредоточень, понятно, на моливдовудахь съ именемь. Въ Византіи всё имѣли печати, должностныя и частныя лица, такъ и учрежденія, напр. монастыри. Нѣкоторыя лица имѣли ихъ по нѣскольку, отъ иныхъ даже и теперь извѣстны -3 — 4 печати для разныхъ стадій ихъ жизни. Поэтому, еслибы всё печати дошли до насъ, то мы имѣли бы матеріалъ для полнаго словаря дѣятелей Византіи за все время ся существованія. Такъ какъ находки печатей не прекращаются, а въ случаѣ раскопокъ въ Константинополѣ, въ нѣкоторыхъ мѣстахъ Стамбула, ихъ число навѣрное возрастетъ до величины, какую теперь не можемъ себѣ и представить; то мы и находимся на пути къ достаточно полному списку дѣятелей Византійской исторіи.

Въ этомъ спискѣ, во-первыхъ, будутъ представлены всѣ. выдающіяся въ Византійской исторіи семейства, начиная съ императорскихъ династій. Это будетъ весьма желанное дополненіе къ Familiæ Byzantinæ Дюканжа, столь полезному при чтеніи историковъ. Сами императоры употребляли свинцовыя печати для своей переписки съ частными лицами и даже съ учрежденіями; а на указахъ привѣшивались золотыя печати или хрисовулы, которыхъ дошло крайне мало. Новыхъ данныхъ для исторіи императорскія печати почти не представляють; изображался на одной сторонѣ императоръ въ облаченіи и означалось его имя; на другой сторонѣ — Христосъ на престолѣ. Въ XI в., капр. при Константинѣ Дукѣ, императорскіе моливдовулы отличаются отъ монетъ только по металлу.

Гордость происхожденіемъ была очень развита въ Византіи и выражалась на печатяхъ иногда въ поэтической формъ: δεσπότου κλάδος και πορφυραυγής.. - государевь отпрыскъ и блещущій порфирой.. Дошло нъсколько моливдовуловъ и отъ женщинъ; иногда онв именують себя по рангу мужа, напр. патрикія и магистрисса Марія изъ рода Вріенніевъ. Извъстна очень загадочная печать XI или XII в. съ надписью: Господи, помоги Твоей рабъ Өеофано Музалонъ, архонтиссъ Россіи. Это несомнённо значить: русской княгинё, такъ была названа Греками княгиня Ольга. Есть печати, напр. въ Институтской коллекціи, гдѣ изображенъ патрикій съ женою и дѣтьми; это напоминаеть семейныя подписи или рукоприкладства на византійскихъ документахъ: для отчужденія имущества обычаемъ, а не закономъ, требовался кресть или подпись не только владёльца, но его жены, дётей хотя бы и малолётнихъ, кавъ ближайшихъ наслёдниковъ: такъ въ Византіи семейныя отношенія полчиняли себѣ личность.

Патріаршихъ моливдовуловъ извѣстно немного: они большого размѣра и имѣютъ изображеніе Богородицы на престолѣ, тогда какъ на императорскихъ былъ представленъ Христосъ на престолѣ. Нивакихъ орловъ, или гербовъ нѣтъ, чисто византійскіе моливдовулы носять строго христіанскій характерь. Если где встречаются чуждыя христіанству эмблемы, напр. изображенія животныхъ, то это указываеть на большую древность или же на восточное, напр. сирійское или египетское вліяніе. — Изъ первовныхъ печатей отмѣтимъ воллективныя. напр. для духовенства большого собора Влахернскаго; особенно интересна печать всего вапитула св. Софіи. Ихъ извъстно нѣсколько, очень большихъ размѣровъ. Корпорація эта была очень многочисленна. Юстиніанъ ограничилъ ихъ число 425-ю. Но важнёе для церковной исторіи печати епархіальныхъ архіереевъ. Въ настоящее время католическіе ученые здѣсь въ Константинополѣ заняты составленіемъ полнаго списва епархій и епископовъ Византійской имперіи, переизданіемъ Oriens christianus, и собрали около 11,000 именъ; мы были въ состояние сообщить имъ нёсколько новыхъ данныхъ на основания коллевции Института.

Далёе слёдують придворные чины: препозиты, китониты, кувикуларіи, вестархи, веститоры, манглавиты, хризотриклиниты, и разные другіе, дёйствительные и титулярные; затёмъ судьи

разныхъ судебныхъ коллегій, чиновники управленія въ столицѣ и провинціяхъ, военные начальники: — нескончаемая вереница терминовь различнаго происхожденія и разныхъ эпохъ. Здѣсь настоящее поприще сигиллографии, гдъ она можетъ оказать незамѣнимыя услуги, для наблюденія структуры государства въ ея живыхъ подробностяхъ. Общій шаблонъ для именныхъ моливдовуловъ такого рода: съ одной стороны изображение: именно въ иконоборческую эпоху - крестъ на ступеняхъ или крестообразная монограмма, а послѣ торжества иконопочитанія обыкновенно Богоматерь различныхъ иконописныхъ типовъ, преобладаеть Влахернская съ воздѣтыми по обѣ стороны руками и съ Младенцемъ на груди — это изображение особенно чтилось населеніемъ Константинополя; или изображеніе святыхъ, чаще другихъ св. Николая въ митрѣ, арх. Михаила съ скипетромъ, какъ князя небесныхъ силъ, воинскіе святые Георгій, Өеодоръ, Димитрій и другіе. Не следуетъ только думать, чтобы святые всегда выбирались по соименности съ владѣльцемъ печати. Иногда представляются на печатяхъ наиболѣе популярныя композиціи, напр. Благов'єщеніе и Сошествіе во адъ. Художественное достоинство изображеній на печатяхъ выше на памятникахъ съ IX въка по XI-ый; до того и послѣ того работа грубѣе, и для временъ Ираклія — VII в. и послѣднихъ временъ Византіи, напр. на Трапезундскихъ моливдовулахъ, работа варварская.

Обыкновенно уже на другой сторонѣ печати слѣдуетъ сама легенда, начинается въ громадномъ большинствѣ случаевъ словами "Господи" или "Богородица, помоги рабу твоему", — и далѣе читаемъ личное имя, званіе, а если ихъ нѣсколько, то сначала упомянуты титулы, а подъ конецъ спеціальная, дѣйствительная должность. Это правило соблюдается строго и помогаетъ различать, какія и когда должности становятся титулатурой — извѣстно, что это явленіе наблюдается на всемъ пространствѣ исторіи: большія должности падаютъ, все равно какъ величина монетной единицы, и прежняя реальная власть переходитъ въ пустой звукъ.

٩

Единственный пока примёръ датированныхъ моливдовуловъ, т. е. гдё владѣлецъ означалъ и время не на актѣ, но на самой печати, представляютъ моливдовулы, вѣроятно марки, таможенныхъ начальниковъ (коммеркіаріевъ) до IX вѣка включительно. Изображался современный императоръ — его можно опредѣлить по монетамъ — и индиктіонъ. Для осгальныхъ моливдовуловъ требуются разысканія въ постороннихъ источникахъ, и до извѣстной степени время опредѣляется путемъ наблюденія надъ характеромъ буквъ и изображеній.

Въ коллекции Института есть моливдовулы конца VI в. --отъ второго и третьяго преемника Юстиніана В., Тиберія Константина и Маврикія. Оть самого Юстиніана, оть поколѣнія создавшаго св. Софію, ни одного моливдовула съ большою легендой нигдѣ не извѣстно. Въ нашей коллекціи есть предметы большой исторической цённости, вскрывающіе факты до сихъ поръ въ сигилографіи не извѣстные. Моливдовуловъ, уже изв'єстныхъ въ спеціальной литератур'ї, у насъ весьма не много, и вообще среди найденныхъ печатей тожественныхъ оттисковь одной и тойже формы не наберется, пожалуй, и 5°/0. Только tesserae или марки, о которыхъ сказано выше, извёстны въ большомъ числё вполнё сходныхъ экземпляровъ. Такая рёдкость дублетовъ указываеть на громадный запась сигиллографическаго матеріала, въроятно скрытаго пока подъ землею. По крайности нельзя объяснять рёдкость дублетовъ недостаточнымъ изученіемъ уже собранныхъ коллекцій; хотя снгиллографія, въ качествѣ особой области археологической или исторической критики, существуеть сравнительно недавно.

Основателемъ ея слѣдуетъ считать аббата Ficoroni, издавшаго въ 1750 г. диссертацію De plumbeis antiquorum numismatibus tam sacris quam profanis. Послѣ того появилось значительное число статей, преим. итальянскихъ, посвященныхъ одному или нѣсколькимъ моливдовуламъ, изъ различныхъ архивовъ и коллекцій. Между прочимъ петербургскій ученый хранитель, v. Koehne и самъ занимался моливдовулами, и посылалъ ихъ въ Парижъ академику Миллеру, извѣстному своими рукописными находками и изданіями; объясненія Миллера были учены, но не всегда подходили къ тому, что на печати стояло. Филологи интересовались моливдовулами изъ колекціи Cabinet de France съ литературной стороны; выше была упомянута особенно полезная для начинающихъ при чтеніи памятниковъ статья Froehner'a о метрическихъ легендахъ.

Нумизматы, какъ названный бар. Koehne, изучали моливдовулы по ихъ внёшнему сосёдству съ монетами; и въ этомъ направленіи извёстный нумизматъ Sabatier далъ связный обзоръ многихъ моливдовуловъ въ статьъ, теперь устаръвшей и

9\*

#### Отчеть о двятельности

не безъ недостатковъ. Кромѣ того, хотя по внѣшнему виду печати близки къ монетамъ, но по характеру своего содержанія, по крайности того, что въ нихъ всего цѣннѣе для исторіи, онѣ приближаются скорѣе къ надписямъ, и потому нѣкоторое число моливдовуловъ было включено въ составъ большихъ эпиграфическихъ сборниковъ Бека и Ваддингтона.

Но изслёдованіе нашихъ памятниковъ тогда подвинется впередъ и именно въ методологическомъ отношении, когда сигиллографіи будеть отведено самостоятельное м'ясто среди вспомогательныхъ дисциплинъ исторіи. Это значить: когда путемъ изученія моливдовуловъ, сначала однихъ, потомъ сравнительно съ другого рода памятниками, будутъ установлены ихъ существенныя отличія, какъ источниковъ, и будуть выработаны пріемы, чтобы извлечь изъ нихъ все содержимое на пользу исторіи. Такіе успѣхи не достижимы безъ систематическихъ обзоровъ наличнаго матеріала, безъ общихъ трудовъ по сигиллографіи. Существуетъ много безукоризненныхъ изслѣдованій объ исторической цённости отдёльныхъ печатей или даже известныхъ группъ, именно асинскаго проф. Ламброса, --здѣшнихъ ученыхъ Sorlin d'Aurignv и Mordtmann, и особенно француза Шлюмбергера. Изъ нихъ только двое послъднихъ поработали и въ теоретическомъ направленіи.

Я не знакомъ съ старинными итальянскими работами Ficoroni, Salinas и другихъ, ихъ пока нѣтъ здѣсь, — но въизслёдованіяхъ названныхъ четырехъ ученыхъ сигиллографія стала на надлежащую почву. Съ локальной гордостью замёчаемъ, что изъ нихъ двое константинопольскихъ, — Sorlin D'Aurigny, объяснившаго напримеръ, что значитъ званіе начальника Варяговъ въ Константинополъ, и Mordtmann. Достойна удивленія д'ятельность посл'ядняго. Этоть медикъ, докторъ, не только составиль отборную воллекцію, но и даль, на основаніи собраннаго имъ матеріала, цвлый рядъ отдёльныхъ изслёдованій по вопросамъ сигиллографіи и археологіи, напечатанныхъ большею частью въ запискахъ мёстнаго греческаго филологическаго общества, также въ здёшнихъ нёмецкихъ бюллетеняхъ. Его статьи носять печать свежести, свободной иниціативы въ изслѣдованіи и большое знаніе историческихъ фактовъ прошлаго столицы. Между прочимъ, въ одномъ изъ своихъ сообщеній, онъ далъ обзоръ цълаго ряда интересныхъ печатей и предпослаль ему нёсколько руководящихъ страницъ, гдё настаивалъна большой цённости моливдовуловъ, затёмъ далъ общую попытку ихъ классификаціи по періодамъ и изложилъ нёсколько правилъ для приблизительнаго опредёленія времени, къ которому ихъ надо относить; и это было высказано здёсь, въ Константинополё, 30 лётъ тому назадъ.

Имя Густава Шлюмбергера, члена Парижской академіи, извёстно нынё всёмъ, кого интересуеть Византія. Съ казедры Сорбонны онъ былъ недавно названъ наиболѣе виднымъ представителемъ византиновъдънія въ странъ Дюканжа. Также какъ и Дюканжъ, онъ началъ съ памятниковъ латинскаго владычества на Левантв. Замбчательна плодовитость его научной деятельности; трудно связать, вакую область изъ прошлаго Византіи онъ не изучалъ. Его интересъ къ моливдовуламъ весьма давній, и во время своихъ неоднократныхъ наъздовъ въ Константинополь онъ успёлъ собрать первоклассную коллекцію. Въ настоящее время онъ считается первымъ знатокомъ сигиллографіи въ Европѣ, и своими знаніями подѣлился въ цѣломъ рядѣ болье или менье важныхъ, но всегда интересныхъ статей въ различныхъ французскихъ журналахъ; а также и въ большомъ трудѣ Sigillographie byzantine, вышедшемъ въ 1884 году. Замысель его быль широкій — свести всв памятники въ общую систему —, но исполнение неровное. Многія печати прочтены нев'ёрно, и самая система ихъ классификаціи нёсколько поверхностна. Повидимому, основательное изучение любого частнаго пункта въ состояния, къ сожалѣнію, выяснить новыя стороны въ вопросахъ, имъ поставленныхъ на очерсдь. Но сигиллографія должна быть ему особенно признательна: никто столько не способствовалъ развитію научнаго интереса къ нашимъ памятникамъ, и никто не двинулъ такъ сильно сигиллографію самоличными трудами.

Повидимому, содержаніе моливдовуловъ узко и односторонне. Однако, находять теперь памятники роскошные и дорогіє: не касаюсь памятниковъ искусства, ни цённыхъ рукописей съ золотыми или серебряными буквами по пурпурному фону . . Возьмемъ, напр., византійскія монеты. Какъ давно и какъ усиленно ихъ собирали, какъ ими дорожать. Но онѣ и въ 10 разъ меньшей цённости не имѣютъ для исторіи, въ сравненіи съ нашими неприглядными, потертыми свинцовыми фрагментами. Вотъ по истинѣ отверженный камень, который станетъ во главу угла при изученіи государственныхъ древ-

ностей Византіи и къ нему будуть пріурочивать данныя Порфирогенита. Понад'ємся: если Институть будеть обращать такое же вниманіе на нихъ, какъ прежде, — то въ недальнемъ будущемъ наша коллекція станеть первою въ Европ'ь.

Сообщение Б. В. Фармаковскаго состояло въ следующемъ: Замбчательная статуэтка, находящаяся въ Кабинетъ Древностей Института, была подарена ему Е. М. Придикомъ, М. И. Ростовцевымъ и Я. И. Смирновымъ, которые ее купили во время своей экскурсіи по Пелопонису въ Амиклахъ, близь Спарты. Она представляеть безбородого мужчину, одътаго въ одинъ гиматій; мужчина представленъ лежащимъ и опирающимся на лёвый локоть. Онъ держить въ лёвой рукѣ фіалу; правая его рука поконтся на правомъ колънъ. Статуэтка представляеть, по всей въроятности, героя (можетъ быть Гіакиноа, который очень почитался въ Амиклахъ). По стилю статуэтку надо отнести въ древнему періоду греческаго архаизма, т. е. въ 1-й половинѣ VI въка до Р. Хр. Въ это время въ Лаковіи процвѣтала бронзовал фабрикація. Фуртвенглеръ опубликоваль одну бронзовую архаическую голову, найденную въ Спартѣ и находящуюся теперь въ музеѣ въ Бостонѣ. Названный ученый приписываеть эту голову школ'в Гитіада спартанскаго. До сихъ поръ бостонская голова была наиболёе древнимъ примъромъ новой техники, которую впервые примѣняли Самосскіе художники. Поэтому статуэтка, принадлежащая Институту, древнѣе Бостонской головы; но у нея уже видимъ новую технику; она не массивна, а пуста внутри. Наиболёе близкой стилистической аналогіей для статуэтки Института является статуя Аполлона изъ мрамора, найденная въ святилищѣ Аполлона Птойскаго въ Віотіи, статуя, находящаяся теперь въ Національномъ музев въ Абинахъ. Она — произведение самосскихъ художниковъ. У статуэтки Института есть точки соприкосновения съ египетскимъ искусствомъ, что тоже говорить за ея происхожденіе въ Самосской школ'ь. Техника, уже довольно развитая, моделлировка, тонкость и аккуратность работы — все заставляеть лумать. что статуэтка вышла изъ школы Өеодора Самосскаго, и въ этомъ заключается ея значеніе среди памятниковъ арханческой греческой скульптуры.

Изслѣдованіе Сиріи въ археологическомъ отношеніи далеко еще не закончено, не смотря на французскія и нѣмецкія книги Де Вогюэ, Жуліена, Сахау и др. Это зависитъ столько же отъ обилія памятниковъ въ Сиріи и отъ трудностей путешествія по этой во многихъ мѣстахъ лишенной путей сообщенія и малонаселенной странѣ, сколько отъ того, что въ Сиріи никогда не было производимо правильныхъ раскопокъ.

Маршрутъ, принятый Русскимъ Археологическимъ Институтомъ, въ общемъ совпадалъ съ дорогами, которыми шли Де Вюгюэ и Сахау, и липь въ немногихъ случалхъ отъ нихъ отклонялся для достиженія нъкоторыхъ спеціальныхъ задачъ.

Эти посл'ёднія главн'ёйше обусловливались цёлью пос'ётить Пальмиру и ознакомиться со состояніемъ открытаго тамъ княземъ Абамелекъ-Лазаревымъ знаменитаго таможеннаго тарифа, написаннаго на греческомъ и арамейскомъ языкахъ.

Отсылая за подробностями къ статъё о памятникахъ Сиріи, помѣщенной въ настоящемъ выпускѣ "Извѣстій" Института, здѣсь ограничиваемся изложеніемъ лишь важнѣйшихъ результатовъ.

Пальмира — это одна изъ наиболѣе интересныхъ мѣстностей Сиріи столько же вообще по своему археологическому значенію, сколько по характеру сохранившихся въ ней древностей. Но пальмирскимъ древностямъ угрожаетъ большая опасность отъ хищничества и невѣжества. Отъ Дамаска и Бейрута до Каріатэна во многихъ мѣстахъ попадаются въ частныхъ рукахъ бюсты и рельефы изъ Пальмиры.

Это въ болыпинствѣ случаевъ результатъ тайнаго раскапыванья подземныхъ усыпальницъ и хищенія находимыхъ тамъ саркофаговъ, которые безжалостно разбиваются ломомъ или киркою, при чемъ изъ пятка бюстовъ можетъ быть одинъ вырубается настолько удачно, что его можно продать за 20 піастровъ. Отсюда же изъ этихъ подземныхъ усыпальницъ заимствуются тѣ женскіе бюсты и особенно бюсты жснщины съ младенцемъ на рукахъ, которые мы такъ часто встрѣчали въ частныхъ рукахъ въ Сиріи. Судьбѣ падьмирскихъ памятниковъ угрожаетъ мѣстный житель, обитатель ограды стараго города бедуинъ. Прекрасныя арки грозятъ паденіемъ. Самый величе-

ственный намятникъ Пальмиры — храмъ солнца, почти сплошь занять жалкими хижинами поселившагося здёсь племени бедуиновъ; за грязными помъщеніями ихъ, ютящимися подлъ колоннъ, ствнъ и арокъ древней величественной постройки, трудно понять и прослёдить планъ древняго храма. Остатки древностей — надписи, архитектурные и скульптурные обложки слёдуеть здёсь изучать, переходя изъ одной бедуинской хижины въ другую. Въ настоящее еще время, послѣ всѣхъ разрушеній, Пальмира производить величественное впечатлёніе и требуеть не одного дня для болёе или менёе внимательнаго осмотра ея древностей. Самая важная Пальмирская надпись, открытая княземъ Абамелекъ-Лазаревымъ, къ счастью закрыта землей и большинство посъщающихъ Пальмиру, въ особенности если это не спеціалисты, не останавливается передъ ней. Между тёмъ, это одинъ изъ наиболёе замёчательныхъ культурныхъ памятниковъ начала II въка христіанской эры. Это декретъ о пошлинахъ, идущихъ съ товаровъ, провозимыхъ черезъ Пальмиру. Онъ знакомить съ торговымъ значеніемъ мѣстности и съ видами провозимыхъ въ то время товаровъ.

Большинство другихъ пальмирскихъ надписей, изсёченныхъ на колоннахъ и на могильныхъ памятникахъ, суть или почетныя, въ честь административныхъ лицъ города, или погребальныя. Хотя надписи въ большинствъ изданы, но далеко не изучены съ цѣлью ознакомленія съ устройствомъ этого города. Не можетъ быть сомнѣнія, что есть надписи, засыпанныя землей, которыя такъ и останутся безъ изученія, пока какое нибудь правительство не сдѣлаетъ щедрой ассигновки на раскопки въ Пальмирѣ. Но кажется для науки наиболѣе интересныя вещи тѣ, которыя скрываются въ подземномъ городѣ — въ городѣ мертвыхъ. И всѣ города Сиріи (т. е. тѣ, которые теперь покинуты жителями,) отличаются тою особенностью, что для мертвыхъ въ нихъ повидимому не меньше принималось заботъ, чѣмъ для удобства живыхъ, а Пальмира въ особенности.

Въ Пальмиръ сохранились настоящія катакомбы, идущія на большія пространства, сдъланныя чрезвычайно искусно и украшенныя всъми средствами тогдашней техники: скульптура, архитектура, живопись. Едва ли не болье важный матеріаль, чъмъ надписи, представляють Пальмирскія усыпальницы. Между прочимъ весьма замѣчательна катакомба, въ которой одна зала вся украшена фресками, напоминающими живопись Помпеи. Туть не только фигуры съ прекрасно сохранившимися цвѣтами одежды и лица, но и цѣлыя картины, представляющія миеологическіе сюжеты. Нужно думать, что дальнѣйшія изслѣдованія въ Пальмирѣ въ особенности могутъ быть интересны съ точки зрѣнія изученія подземнаго города. Между рисунками особенно обращаетъ на себя вниманіе женская фигура во весь ростъ съ младенцемъ на рукахъ. — Тѣ мѣста, на которыя въ дальнѣйшемъ мы намѣрены обратить вниманіе, характеризуются также остатками старой культуры, но уже не греко-римской, а христіанской. Дюбопытно, что хрисгіанскіе памятники Сиріи носятъ на себѣ отпечатокъ эпохи IV—VII вѣковъ, а затѣмъ совершенно замираютъ, изрѣдка развѣ встрѣтишь надпись Х вѣка.

Скажемъ даже болѣе, въ Сиріи множество городовъ (Аретуза, Ларисса, Апамея) вслёдствіе какой-то страшной катастрофы покинуты жителями, но есть множество городищъ, память о которыхъ утратилась, есть множество оставленныхъ жителями христіанскихъ городовъ и селеній, носящихъ арабсвое имя и совершенно утратившихъ старое имя. Вотъ напр., Эль-Бара, Муджелейя, Серджилла, Рувейха, — все это цёлые города съ совершенно сохранившимися домами, въ которые ведеть лестница, вокругь которыхъ стоить галлерея, на некоторыхъ домахъ сохранилась вровля, — недостаетъ только мебели и обитателей, которые повидимому не такъ давно вышли изъ дому. Постичение этихъ покинутыхъ городовъ, почти во вста домахъ которыхъ надъ воротами вы видите или христіанскую монограмму, или агица съ крестомъ, или надпись гуви́с, или надпись изъ Евангелія или псалма, — производить по истинѣ сильное впечатление. Большинство изъ нихъ находятся въ мѣстности каменистой, малодоступной, лишенной въ настоящее время населенія, они заслуживають серіознаго вниманія какъ сь точки зрѣнія происхожденія ихъ въ эпоху III-VI вѣка, такъ и съ точки зрѣнія запустѣнія ихъ.

ł

Такова между прочимъ Эль-Бара — это городъ мертвый, запустѣлый, но это развалины не деревни, а города. Въ полѣ лежатъ два блока, служившіе архитравомъ надъ воротами, одинъ въ длину 1,25 м., другой 1,15 м., и съ надписью: Господи силъ съ нами буди (на греческомъ). Здѣсь же монументальныхъ размѣровъ базилика въ 5 кораблей и съ громаднымъ количествомъ колоннъ, идущихъ отъ алтаря до наренка; невдалекъ отъ нея другая базилика въ 3 корабля, гдѣ наблюдается рѣдкое богатство скульптурныхъ и архитектурныхъ подробностей. Здѣсь же нѣсколько погребальныхъ памятниковъ въ видѣ пирамидъ. Въ основани ихъ лежитъ квадратное здание на цоколь въ 8-10 рядовъ камней, за нимъ слёдуетъ пирамидальная кладка въ нѣсколько рядовъ, внутри стоятъ саркофаги. Затѣмъ прекрасно сохранившійся частный домъ съ остатками превосходнаго орнамента. Стёны сохранились въ цёлости до самой кровли. На каждую сторону выходять по два окна узенькихъ и небольшихъ размѣровъ. Надписи надъ входами въ дома: Слава въ вышнихъ Богу; Господи, сохрани входъ и исходъ твой отнынъ и до въка, или: Великая сила св. Троицы. — Знакомство съ древностями Эль-Бара приводитъ въ выводу, что здѣсь прекрасно запечатлѣна не только общественная, но и частная жизнь христіанскаго города. Здёсь видимъ обстановку частной, интимной жизни небольшаго города. Но искусство было примѣнено и здѣсь въ не менѣе значительныхъ размврахъ.

Въ смыслѣ научно-археологическомъ превосходная находка сдѣлана въ одномъ городѣ: здѣсь въ баняхъ обнаружена мозаика прекрасной сохранности (охотничьи сцены), представляющая нѣсколько отдѣльныхъ сюжетовъ: буйволъ, медвѣдь, левъ, газель, тигръ, пантера, нѣсколько птицъ, между прочимъ страусъ, нѣсколько пальмъ и разныхъ деревьевъ. Надпись въ серединѣ мозаики свидѣтельствуетъ о времени происхожденія памятника и называетъ имя художника.

Того же характера и той же эпохи великол'ыный и теперь еще производящій сильное впечатл'вніе монастырь св. Симеона Столиника. Это въ свое время былъ памятникъ съ такимъ же религіознымъ значеніемъ для Сиріи, какъ Кіево-Печерская или Сергіева Лавра для Россіи. Не изв'естно въ точности, когда монастырь запустёлъ, но ясно, что не со времени арабскаго завоеванія, а гораздо позже, такъ какъ въ концѣ Х в'єка онъ былъ еще богатымъ и весьма населеннымъ.

Монастырь Симеона Стилита находится въ разстояния 35—40 верстъ отъ Антіохіи, онъ расположенъ на весьма красивомъ холмѣ, съ котораго открывается несравненный видъ на лежащія у подножія его долины и господствующія надъ нимъ цѣпи горъ. Монастырь построенъ въ концѣ V вѣка, храмъ его имфетъ форму креста, центръ котораго занимаетъ восьмиугольникъ съ колонной, на которой подвизался св. Симеонъ. Несомнѣяно, нѣтъ въ Сиріи ничего величественнѣе этой святыни, хотя она въ настоящее время утратила всякое значение, ибо кругомъ на десятки версть нъть ни одного христіанина. Храмъ и монастырскія постройки во многомъ представляютъ замѣчательную сохранность. О значеніе монастыря можно судить потому, что у подошвы холма, на которомъ онъ расположенъ, возникъ цёлый городъ Симеона Стилита, который жилъ и процвѣталъ на счеть богомольцевъ, стекавшихся на поклонение Симеону. Чтобы достать наибольшее количество воды, необходимое для большого населенія этого совершенно каменистаго мѣста, здѣсь предприняты были громадныя постройки. Кромѣ того, въ городѣ находимъ нѣсколько зданій, имѣющихъ характерь гостинницъ для прібзжихъ, устроенныхъ съ значительными удобствами и снабженныхъ террасами и галлереями. Наблюденія, сдёланныя надь развалинами монастырскихъ и городскихъ зданій, въ высшей степени интересны и даютъ дополненія и поправки къ даннымъ, находимымъ у де Вогюэ.

Наиболѣе обильный матеріалъ экскурсіи по Сиріи заключается въ надписихъ, между которыми есть нѣсколько историческихъ византійской эпохи. Затѣмъ слѣдуютъ остатки фресковой живописи (3-го в.), мозаичный полъ въ баняхъ (4-го в.), множество скульптурныхъ фрагментовъ. Независимо отъ того найдены развалины древнихъ памятниковъ и цѣлыя городища, — все это свидѣтельствуетъ объ археологическихъ богатствахъ Сиріи.

### III.

# Обработка добытыхъ матеріаловъ и изданіе ученыхъ трудовъ.

Въ отчетномъ году изданъ VI томъ "Извѣстій" Института и былъ изучаемъ сырой матеріаль, пріобрѣтенный экскурсіями и раскопками. Членъ Института Б. А. Панченко занимался подготовленіемъ къ изданію обширной коллекціи византійскихъ свенцовыхъ печатей, принадлежащей Институту. Художникъ Н.К. Клуге продолжалъ воспроизводить мозаики и фрески Кахріэ-.Джами. Въ отчетному году имъ нарисованы: 1) мозаика надъ входною дверью въ церковь изъ вгорого пареика, представляющая. сидящаго на тронѣ І. Христа и стоящаго передъ нимъ на колѣнахъ Өеодора Метохита; 2) мозаика изъ второго нареика, представляющая передачу пресвятой Дѣвы Маріи Іосифу; 3) мозаика, представляющая различныя чудеса и исцѣленія; 4) мозаика въ парусѣ южнаго купола въ 2-мъ нареикѣ, представляющая исцѣленіе тещи Петра; 5) фреска, изображающая ктиторовъ въ придѣлѣ; 6) фреска, представляющая свв. Гурія и Самону, тамъ же.

# IV.

## Раскопки въ Волгаріи близь деревни Абобы.<sup>1</sup>)

Нын шняя турецкая деревня Абоба находится въ южной части земляныхъ укръпленій, составляющихъ фигуру не совсёмъ правильнаго четырсугольника проектированнаго въ сёверовосточномъ направлении. Линія вала съ съвера на югъ имъетъ приблизительно 6 километровъ, линія же отъ востока къ западу на съверъ достигаетъ четырехъ, а на югъ не больше трехъ километровъ. По всей длинъ вяла идеть глубокій ровъ, и донынъ хорошо сохранившійся на восточной сторонь. Внутри вньшнихъ укрѣпленій находятся остатки городища или большого поселенія, по всему пространству встр'ячаются обломки мраморовъ, остатки череницы. Центръ всей площади, замыкаемой валомъ и рвомъ, представляетъ отдѣльное укрѣпленіе, составляющее фигуру квадрата. Стѣны этого укрѣпленія сложены были изъ тесяннаго камня, въ настоящее время сохранились лишь основанія кладки стёнъ, но направленіе ихъ можеть быть опред'влено по довольно зам'втному возвышению почвы, особенно, если смотръть съ вала. По мъстнымъ преданіямъ, внутри этой каменной ограды быль дворець, такь что мисто и до сихъ поръ носитъ названіе Сарай-еры. Постеценное разрушеніе ствнъ укрвпленія и находившихся въ немъ построекъ шло съ давнихъ поръ, но окончательное разрушение послъдовало лътъ 25 тому назадъ, при проведении желізнодорожной линіи Варна-Рущукъ. Въ центрѣ площади, окруженной каменными стѣнами, находились возвышенія, представляющія остатки разрушенныхъ сооруженій, о чемъ свидівтельствовали груды камней, черепицы и мраморныхъ обломковъ, покрытыя кустарникомъ. Въ бли-

<sup>&#</sup>x27;) Производились директоромъ Института и преподавателемъ Варненской гниназія К. Шкорпиломъ. Абоба паходится близь Нови-Пазаръ.

жайшемъ разстояни, и также съ съвера на югъ, проходитъ старая римская дорога. За чертой каменныхъ стънъ, но внутри вала, въ съверозападномъ направлении, находились слёды другого большого сооруженія, также замѣтные только по грудамъ камней и неровностямъ почвы — эта мѣстность слыветъ у турецкаго населенія подъ именемъ Килисе-еры. Итакъ, предполагалось. что въ абобскихъ укрѣпленіяхъ мы имѣемъ остатки или римскаго лагеря, или византійскаго хастроу, которымъ во свое время могли воспользоваться болгаре при завоевании этой страны въ VII в. Но такъ какъ по всѣмъ вѣроятіямъ, основывающимся на разборѣ историческихъ данныхъ, прежде основанія своей столицы въ Прёславё, болгаре должны были имёть другой политический центръ между Дунаемъ и Балканами, то весьма естественна была надежда искать въ а; хеологическихъ памятникахъ Абобы слёдовъ староболгарской исторіи. Объ археологическомъ значения всей м'встности см. Изв'естия т. VI. вып. 2-3, въ Отчетв о деятельности Института за 1899 (экскурсія въ сверовосточную Болгарію).

Два пункта, отмъченные мъстнымъ населеніемъ именами Сарай-еры и Килисе-еры, прежде всего должны были привлекать къ себъ вниманіе, — на нихъ и начаты были раскопки. Такъ какъ поверхность представляла лишь небольшую возвышенность и не имѣла ни правильныхъ очертаній, ни слѣдовъ каменной владки, то предстояло прежде всего обнаружить слѣды стѣнъ, чтобы по направленію ихъ оріентироваться въ дальнѣйшей работѣ. Не останавливаясь здѣсь на процессѣ работы и на деталяхъ, укажемъ наиболѣе характерныя находки и общіе результаты работь вь Сарай-еры. Это оказалось весьма большое зданіе, сложенное изъ тесаннаго камня. Внёшнія стёны сохранились иногда въ два ряда камней одинъ на другомъ, а большей частьювъ одинъ. За то внутреннія стѣны меньше подверглись расхищенію и въ иныхъ мѣстахъ представляютъ кладку въ шесть рядовъ. Можно думать, что сохранился весь нижній этажъ внутреннихъ помъщеній, такъ что планъ зданія можно возстановить во всей цѣлости.

Разсмотръніе строительнаго матеріала привело къ слъдующимъ наблюденіямъ. Зданіе несомнънно построено изъ матеріала, который ранъе служилъ другой цъли и былъ уже разъ употребленъ. Такъ въ одномъ ряду внутреннихъ стънъ замъчается писанный камень съ помътой ІД, т. е. 14. Помъта не

можеть указывать ни на порядокъ камней, ни на послёдовательность рядовъ, по всей въроятности она имъла значение тамъ, гдъ камень занималъ мъсто прежде, чъмъ былъ вдъланъ въ стёнё занимающаго насъ зданія. Обнаруженъ кромѣ того камень въ нижнемъ ряду стѣны съ латинской надписью. Часть надписи сбита съ пѣлью придать камню требусмую форму для его новаго назначения. Такъ какъ по остаткамъ надписи можно судить, что это быль надгробный памятникъ, то ясно, что для возведенія стѣны брались камни съ одного изъ римскихъ кладбишь. Точно также оказался другой камень въ стене съ рельефомъ и листкомъ аканоа, — нътъ сомнънія, что и онъ прежде служилъ другой цёли и исполнялъ другое назначение. Наконецъ, найдена база колонны, на исподней сторонъ которой сохранились остатки декрета въ честь М. Аврелія. — Подобныя же наблюденія необходимо было вывести на основаніи разсмотрения в ирпича и черепицы. Какъ форма и марка кирпича, такъ и знаки на черепицъ — весьма разнообразны и разновременнаго происхожденія. Матеріаль подготовлялся на разныхъ заводахъ и не изъ одинаковой глины, что въ свою очередь можно истолковать въ томъ смыслѣ, что онъ служилъ уже разь для другого назначенія и приспособленъ былъ для нашего зданія впослѣдствіи. Наблюденія надъ фабричными марками и знаками на кирпичѣ и черепицѣ могли получить болѣе ясный характерь, когда подобнаго матеріала набралось много. Одновременно съ Сарай-еры подвергалась раскопкамъ мѣстность Килисе-еры. Здёсь съ первыхъ же дней раскопокъ стали получаться опредёленные выводы. Скоро выяснилось, что раскопка ведется въ зданіи базиличной формы, при чемъ на востокъ обнаружены были основанія трехъ апсидъ. Прежде чёмъ продолжать очищение храма оть слоя щебня и земли, выяснено было направление съверной и южной стъны и опредълены въ общихъ чертахъ планъ и размѣры этой церкви. Ширина 28 метровъ, длина съ двумя нареиками около 57 метр.

Не смотря на многовѣковое истребленіе, не пощадившее даже камня въ стѣнахъ, изъ которыхъ въ нѣкоторыхъ мѣстахъ сохранился лишь самый нижній слой кладки, все же при очищеніи церкви ежедневно можно было натыкаться на интересныя находки. Прежде всего почти вездѣ сохранилась мраморная настилка, покрывавшая церковный цолъ и вмѣстѣ съ тѣмъ открыто 16 базъ колоннъ, изъ коихъ большинство на самомъ

#### Русскаго Археол. Инст. въ Константинополь.

мѣстѣ первоначальнаго нахожденія и со множествомъ осколковъ и обломковъ мрамора, разбросанныхъ по близости отъ базъ. Далѣс, открывались постепенно карнизы, фронтоны и рельефы разныхъ принадлежностей храмовой постройки, капители, кресты и обломки надписей большей частью на греческомъ языкѣ. Обиліе мелкаго обдѣланнаго мрамора въ формъ ромба, квадрата, шестиугольника, также пластинки цвѣтного мрамора — служили свидѣтельствомъ, что стѣны церкви облицованы были мраморной мозаикой. Найдено множество кусочковъ цвѣтного стекла, гвоздей, желъзныхъ колецъ, монетъ и сплава изъ свинця. Послѣдній находимъ былъ въ такой формѣ, что не остается сомнѣнія, что церковь разрушена была отъ пожара, а потомъ подверглась страшному разоренію отъ варварской руки.

Что церковь подверглась разоренію со стороны дикаго народа, это видно изъ того, что громадные мраморные столбы – колонны часто оказываются разбитыми въ мелкіе кусочки; отъ имѣвшихся на нихъ надписей найдено десятка два и даже болѣе обломковъ, на которыхъ сохранились двѣ или три буквы и въ лучшемъ случаѣ одно слово.

1

۲

Расчистка средней апсиды и мъста подъ святымъ престоломъ привела къ любопытнымъ наблюденіямъ по отношенію къ способу приготовленія этого мѣста. Когда расчищена была вся площадь апсиды, обнаружился полукругъ изъ каменныхъ плить, окружавшій св. престоль, но слёдовь престола не было найдено. Снявъ небольшой слой земли въ этомъ полукругѣ, рабочіе напали на слой бетона или хорасана, толщиной въ 14 сантиметровъ, которымъ залита была вся поверхность. Осторожно разбивая и отчищая этоть слой, зам'тили, что подъ нимъ вся поверхность покрыта небольшими отверстиями. идущими симметрично правильными рядами. Стёнки этихъ отверстій, которыя оказались трубочками не одинаковой глубины (оть 0,83 до 1 метра) имбють до такой степени затвердблую поверхность, что ни одна изъ нихъ не обвалилась. Въ этихъ трубочкахъ обнаружено присутствіе золы (параллельное наблюденіе сдёлано при очисткъ другой церкви).

При очисткѣ южнаго нефа открыто подземное помѣщеніе въ формѣ колодца. Это помѣщеніе, въ виду чрезвычайной трудности работъ на значительной глубинѣ, не могло быть изслѣ-

довано во всёхъ подробностяхъ, но несомнённо, что это былъ колодецъ.

Важнѣйшими результатами полученными отъ раскопокъ въ Килисе-еры должны быть признаны слѣдующіе:

1) Открыто мѣстонахожденіе многихъ староболгарскихъ историческихъ памятниковъ. Извъстно, что эти памятники главнъйше суть колонны съ именемъ Омортага въ честь героевъ и государственныхъ людей Болгарін, а также колонны съ именами городовъ. Часть такихъ колоннъ перевезена въ Софію и находится въ Музеѣ, часть же сохраняется въ Шумлѣ, въ Провадіи, въ Новомъ Базарѣ и другихъ мѣстахъ. По отношенію къ первоначальному мѣстонахожденію этихъ памятниковъ свѣдёнія довольно неопредёленны, такъ какъ врестьянское населеніе не охотно отвѣчаеть на разспросы о томъ, кто, гдѣ и когда нашель тоть или другой памятникь. Тёмь не менёе не подлежитъ сомнѣнію, что нѣкоторые изъ извѣстныхъ доселѣ староболгарскихъ памятниковъ первоначально найдены въ ближайшихъ къ Абобѣ деревняхъ. Принимая въ соображение то обстоятельство, что въ Килисе-еры найдена при раскопкахъ новая колонна съ именемъ Омортага и найдена in situ, хотя и въ лежачемъ положении, естественно заключать, что этотъ храмъ былъ первоначальнымъ мѣстонахожденіемъ и для другихъ подобныхъ же колоннъ, въ разное время откопанныхъ и тайно увозимыхъ мѣстными крестьянами въ свои деревни. Далбе, раскопками обнаружены въ Килисе-еры колонны съ надписями

# ΚΑCTPON COZOΠΟΛ€ΟΟ μ ΚΑCTPON ΑΡΚΑΔΙΣΠΟΛ€ΟΟ

равно какъ обломки колоннъ съ надписью ПОЛЕМОС. — Эти находки не могутъ не напрашиваться на сопоставление съ колоннами, на которыхъ читаются имена РЕДЕСТЪ, ВЪРДІЗЪ и другихъ ха́отра, равно какъ съ извѣстной колонной съ надписью ПОЛЕМОС СЕРАС. Имѣя въ виду сходство тѣхъ и другихъ памятниковъ, приниман также въ соображение особенности палеографіи общія всѣмъ означеннымъ памятникамъ, нельзя не приходить къ заключению, что въ Килисе-еры первоначально находились и тѣ колонны съ именами ха́отра, которыя нынѣ находятся въ Софіи, въ Тырновѣ и другихъ мѣстахъ. Эти заключенія могуть быть проведены еще далѣе. Въ базиливъ открыто 16 базъ колоннъ, т. е. было всего такое же число колоннъ съ надписями: если теперь подсчитать число староболгарскихъ надписей съ именемъ Омортага и съ названіями различныхъ ха́стра — какъ находящихся въ разныхъ мъстахъ Болгаріи, такъ и открытыхъ раскопками въ Килисееры, — то окажется, что число извъстныхъ теперь колоннъ съ надписями совпадаетъ съ числомъ базъ и что остается неизвъстной судьба одной только колонны.

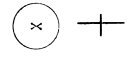
Въ виду указанныхъ обстоятельствъ нельзя не приходить къ заключенію, что въ Килисе-еры открыто первоначальное мъстонахожденіе значительной части староболгарскихъ памятниковъ.

Вокругъ указанныхъ, такъ сказать, центральныхъ мёсть, обращали на себя вниманіе болѣе или менѣе значительныя насыпи и возвышенія, въ которыхъ слѣдовало предполагать остатки древнихъ построекъ. Нельзя утверждать, что Институть успѣлъ выяснить значеніе всѣхъ подобныхъ возвышеній, усыпанныхъ щебнемъ, черепицей и мелкимъ камнемъ, но онъ пытался, если не окончательно очистить, то сдѣлать пробныя траншеи въ многихъ направленіяхъ.

Къ съверу и востоку отъ Сарай-еры открыты разнообразныя дворцовыя зданія, занимавшія весьма обширную площадь и между прочимъ церковь, можеть быть придворная церковь, служившая также и мѣстомъ погребенія. Что касается дворцовыхъ зданій, они по всей вѣроятности были въ большинствѣ деревянныя, такъ что прослѣдить планъ ихъ постройки по оставшимся въ нѣкоторыхъ мѣстахъ каменнымъ фундаментамъ весьма трудно. На месте расположения этихъ зданий подъ слоемъ земли съ небольшимъ въ метръ, находятся пласты пепла и угля. Здъсь было множество небольшихъ построекъ съ маленькими въ нихъ помѣщеніями. При раскопкахъ нашли громадное количество вѣтвистыхъ лосиныхъ роговъ, остатвовъ костей, кабаньихъ и оленьихъ череповъ. Вообще ни въ одной части раскопанныхъ зданій не было найдено такого множества слёдовъ домашней жизни и такихъ ясныхъ признаковъ быта, въ которомъ охота на оленей и кабановъ занимала весьма видное мѣсто. Изъ отдѣльныхъ предметовъ здѣсь найдено нѣсколько монеть, обломки стеклянныхъ браслеть и кромѣ того рисуновъ и доселѣ употребительной въ Болгаріи игры.

#### Отчеть о дбятельностя

Переходя къ дворцовой церкви, мы должны прежде всего зам'ятить, что она хотя и им'яеть три нефа и три апсиды, но далеко не представляеть такихъ разм'яровъ, какъ церковь, раскопанная раньше въ м'ястности Килисе-еры. Эта церковь подверглась страшной катастроф'я, въ ней далеко не везд'я сохранился самый фундаментъ. Безъ сл'яда сметено все, что было выше помоста, н'якоторые сл'яды лишь сохранились изъ того, что было подъ церковнымъ поломъ. Зд'ясь найдено н'ясколько фрагментовъ съ именами различныхъ х'ястра, но самое интересное — это гробнийы и остатки погребеній. Несомн'янно для ц'ялей погребенія служилъ небольшой четвертый прид'ялъ, пристроенный къ церкви впосл'ядствіи, въ которомъ сохранились остатки погребенія, но изъ котораго вынесено р'яшительно все. Зд'ясь же найдено н'ясколько чертежей: рисунокъ колчана и стртолы, и знаки на камню



Съ восточной стороны отъ этого зданія обращали на себя вниманіе груды камня и щебня на мѣстѣ воротъ, ведущихъ въ крѣпость. При раскопкѣ воротъ обнаружено большое количество кирпича и черепицы съ особенными знаками и рисунками. Здѣсь находимъ грубыя попытки изобразить человѣчеческое лицо, части человѣческаго тѣла, формы животныхъ и растеній. Кромѣ того, вмѣсто обычныхъ знаковъ комбинаціи прямыхъ и кривыхъ линій, какія свойственны кирпичамъ грекоримскихъ фабрикъ, здѣсь находимъ знаки: конской подковы, собачьей лапы, козьей и овечьей ноги, пальцевъ человѣческой руки и т. п.

Какъ можно понять, изслъдование этого матеріала служитъ единственнымъ показателемъ принадлежности нашей постройки къ тому или другому времени и народу. Несомнънно это знаки такъ называемой варварской эпохи.

Очистка сверныхъ и восточныхъ воротъ и находящихся между ними укрѣпленій, или башень дала особенно любопытные результаты. Первая башня отъ восточныхъ воротъ къ сѣвернымъ представляетъ пятиугольникъ. одна сторона котораго совпадаетъ съ направленіемъ стѣны. Башня сохранилась только въ нижнихъ частяхъ (отъ 2 до 4 рядовъ кладки). Въ четвертомъ ряду камней оказался рисунокъ, изображающий:

1) всадника на конъ съ копьемъ, устремленнымъ въ противника,

2) оленя съ вътвистыми рогами,

3) всадника съ высокой остроконечной шапкой на головѣ.

Вторая угловая башня имѣеть совершенно круглую форму и составляеть соединеніе между сѣверной и восточной стѣной. Вь этой башнѣ сохранилось въ нѣкоторъхъ мѣстахъ четыре ряда кладки, но можно догадываться, что башня постепенно разобрана мирными жителями, а не разрушена непріятелемъ. По сѣверной стѣнѣ между угловой башней и воротами находится еще башня, которая по складу сохранившихся частей должна быть отнесена къ формѣ пятиугольныхъ.

Наибольшій интересь представляеть раскопка съверныхъ вороть какъ по найденныхъ здъсь предметамъ, такъ и по сохранившимся основамъ стънъ и укръпленіямъ, примыкающимъ къ этимъ воротамъ.

Доступъ въ воротамъ съ вибшней сбверной стороны заложенъ несколькими рядами большихъ камней, сложенныхъ наскоро и небрежно безъ цемента и связанныхъ не много грязью, которая отваливается оть прикосновенія лопаткой. Бововыя стороны прохода вороть представляють любопытный примёрь кирпичной облидовки. По всей вёроятности сёверныя ворота состояли изъ тройныхъ вороть въ одну линію. Бововыя укрѣпленія съ обѣихъ сторонъ воротъ состояли изъ двухъ помѣщеній, которыя были раскрыты до самаго грунта и представили весьма любопытный для изслёдованія матеріаль. Въ четырехъ квадратныхъ помѣщеніяхъ по обѣимъ сторонамъ главныхъ вороть найденъ глубокій пласть пережженной извести и пецла отъ сгорѣвшаго дерева. Частію въ этомъ слоѣ, частію подъ нимъ найдены предметы изъ железа, бронзы, изъ меди и кости. Здесь между прочимъ найдены части блюда съ рисункомъ и надписью. По всей вёроятности здёсь была сосредоточена нёвогда послёдняя защита крёпости, или по крайней мёрё сложены были наиболѣе важные и цѣнные предметы.

Верхній рядъ кладки въ сѣверныхъ воротахъ представляетъ любопытнѣйшій матеріалъ въ рисункахъ, записяхъ и разнообразныхъ знакахъ. Подобные знаки частію могуть быть наблюдаемы на вамняхъ и на гробницѣ въ малой церкви.

Совершенно таковъ же типъ устройства и восточныхъ воротъ. Часть этихъ послѣднихъ раскопана въ первый пріемъ, т. е. въ 1899 г., часть же очищена въ 1900 г. Какъ и слѣдовало ожидать, судя по примѣру сѣверныхъ воротъ, здѣсь также по бокамъ отъ воротъ, открыты два помѣщенія, наполненныя пепломъ и известью. Здѣсь найдено нѣсколько любопытныхъ знаковъ и рисунковъ, исполненныхъ рѣжущимъ орудіемъ на стѣнѣ.

Могилы. Особенно много погребеній и сложенныхъ изъ камня могилъ найдено въ малой церкви близь дворца. Такова могила, найденная въ съв. нефъ церкви. Она состоитъ изъ плить насухо сложенныхъ и представляетъ по формъ совершенное подобіе обыкновеннаго деревяннаго гроба: выше и шире у головы, ниже и уже у ногъ. Скелетъ лежитъ головой на западъ, ногами къ алтарю, руки положены на груди, но такъ, что лъвая лежитъ выше, правая ниже. Не найдено никакихъ украшеній.

Полученные вслѣдствіе раскопокъ матеріалы распадаются на различныя группы.

1) Въ количественномъ и качественномъ отношеніи на первомъ мѣстѣ стоять надписи, изъ коихъ одна сохранилась вполнѣ и издана въ VI т. Извѣстій. Большинство надписей представляють собой фрагменты колоннъ. Это наиболѣе значительный матеріалъ, надписи съ именами ха́отра и весьма вѣроятно фрагменты надписей съ именемъ Омортага. Далѣе с.гѣдують фрагменты надгробныхъ плитъ, частію христіанской, частію языческой эпохи. Важнѣйшій изъ подобнаго рода есть фрагментъ съ варварскими именами на греческомъ языкѣ. Имена вѣроятно болгарскія, но это уже христіане, передъ каждымъ именемъ крестъ, и самыя имена начертаны на доскѣ, имѣющей изображеніе креста. Характерное начертаніе К даетъ основанія относить надпись къ первой половинѣ IX вѣка. Есть нѣсколько обломковъ коммеморативныхъ надписей какъ римской, такъ и византійской эпохи. Всего обломковъ надписей до 25.

2) Весьма общирный матеріалъ представляютъ собой знаки на камняхъ, знаки и марки на черепицѣ. Важность этого матеріала усматривается изъ того, что эти знаки, будучи сдѣланы мѣстными мастерами, характеризуютъ обитателей данной мѣстности и свидётельствують объ особенныхъ пріемахъ употреблясмыхъ для мётки камней. Хотя здёсь во множествё встрёчаются знаки греческаго алфавита, но также повидимому можно находить элементы славянской азбуки.

3) Рисунки на камняхъ зданій.

4) Монеты мёдныя 31, золотыя двё — всё времени Цимисхія и Василія II. Кромё того 3 моливдовула. 5) Перстни, браслеты. Фрагменты бронзы, фрагментъ блюда съ надписью.

Всѣ матеріалы потому пріобрѣтають особенную важность, что позволяють поставить на твердую почву вопросъ о древностяхъ славянскаго быта и культуры.

### V. Вибліотека и Кабинетъ Древностей. а) Библіотека.

Въ отчетномъ году поступило въ библіотеку Пнститута всего:

|     | H  | азваній |    |   |     |             | •     | •   | •  |   |   | • | 365    |
|-----|----|---------|----|---|-----|-------------|-------|-----|----|---|---|---|--------|
|     | Тe | омовъ   | •  | • |     | •           | •     | •   | •  | • | • | • | 1353,  |
| что | съ | прежн   | HM | И | coc | <b>T</b> 81 | 8.7.S | етл | Б: |   |   |   |        |
|     | H  | азваній | •  | • | •   |             |       |     |    |   | • |   | 5066   |
|     | Т  | омовъ   |    | • | •   | •           |       | •   |    | • | • |   | 12689. |

Продолжая мѣняться своими изданіями со всёми учеными учрежденіями и обществами, которые и прежде высылали Институту свои труды, въ отчетномъ году Институтъ вступилъ въ обмѣнъ изданіями еще съ Болгарскимъ Литературнымъ Обществомъ (Българско Книжовно Дружество), Владимірской Губернской Ученой Архивной Коммиссіей, Министерствомъ Иностранныхъ Дѣлъ, Сербской Королевской Академіей, Юго-Славянской Академіей Наукъ и Искусствъ.

И въ отчетномъ году Институть получалъ пожертвованія въ библіотеку книгь, брошюрь и карть оть различныхъ учрежденій и частныхъ лицъ, которымъ и считаеть долгомъ выразить глубокую благодарность, а именно Императорскому Русскому Географическому обществу, Baron de Baye, Е. Е. Голубинскому, А. А. Димитріевскому. М. С. Дринову, В. Н. Ефременкову, И. А. Зиновьеву, Клебла М. Колхил(ду, П. К. Коковцеву, Н. П. Конданову, Д. Ө. Кобеко, Ю. А. Кулаковскому, г. Lieberich, Х. М. Лопареву, А. М. Лопухину, А. Н. Мандельштаму, о. Раlmieri, И. С. Пальмову, П. N. Палауєюру: О. Д. Погодину. Р. N. Proy, Я. И. Смирнову, А. И. Соболевскому, П. А. Сырку, гр. П. С. Уваровой, Т. Д. Флоринскому, Ю. Н. Щербачеву.

Изъ пріобрѣтеній Библіотеки особенно заслуживають вниманія слѣдующія изданія:

Basilica ed. Heimbach, съ дополненіями; Zachariæ v. Lingenthal всё изданія; Heimbach, Zachariæ, Witte Anecdota; Beveregii Synodicon; Meermanni Thesaurus juris; Cujacii opera; Zeitschrift der Savigny-Stiftung, вся серія; Furtwängler, Die antiken Gemmen; 'Ανθίμου, Τόμος χαρᾶς; Глас, Споменик и другія изданія Сербской Королевской Академіи; Rad, Starine, Monumenta и мн. др. изданія Юго-Славянской Академіи въ Загребѣ; Zeitschrift, Jahresberichte der deutschen morgenländischen Gesellschaft, полныя серія; Notices et extraits Парижской библіотеки, полная серія. Всѣ поступившія книги занесены въ основной, карточный и систематическій каталоги.

Коллекція фотографій Института увеличилась снимками, сдѣланными въ сирійскую экспедицію и на раскопкахъ въ. Болгаріи.

#### б) Кабинетъ древностей.

Въ отчетномъ году поступилъ въ Кабинетъ Древностей рядъ весьма интересныхъ предметовъ. Значительно увеличилась коллекція византійскихъ печатей. Пріобрѣтенъ цѣлый рядъ весьма хорошо сохранившихся золотыхъ византійскихъ монетъ. Изъ Сирійской экспедиціи Института поступило нѣсколько интересныхъ скульптуръ Пальмирскаго стпля, глиняный снарядъ для метанія "греческаго огня". Особеннаго вниманія заслуживаетъ купленный Институтомъ кусокъ драгоцѣнной византійской матеріи XII—XIII в., украшенный фигурами орловъ. Матерія изъ зеленаго шелка съ вышивкою изъ пурпурнаго шелка и золота. Интересна также одна бронзовая статуэтка, пожертвованная Н. П. Колларо; она представляетъ танцующаго Вакханта. Изъ византійскихъ печатей выдающійся научный интересъ представляетъ: 1) печать середины VII в. военныхъ поселенцевъ Славянъ изъ Виоинской области — первый по времени и безспорный памятникъ Славянскаго движенія въ М. Азію; 2) три печати съ неизвёстнымъ дотолъ званіемъ Васіліндос пістінос.

Общій итогъ поступленій выражается въ слѣдующихъ цифрахъ.

Поступило произведеній древняго восточнаго и античнаго искусства и промышленности:

|                                 | Пожертвованіемъ | Покупков                              |
|---------------------------------|-----------------|---------------------------------------|
| Бронзовыхъ статуэтокъ           | 5               | 0                                     |
| Терракотть и фрагментовь        |                 | 0                                     |
| Скульптуръ изъ мрамора и камн   | а Съ            |                                       |
| фрагментами                     | 9               | 11                                    |
| Лампочекъ, вазъ и фрагментовъ . | 26              | 0                                     |
| Металлическихъ издълій          | 9               | 4                                     |
| Стеклянныхъ издълій             | 10              | 3                                     |
| Надписей                        | · · 0           | <b>2</b>                              |
| 117                             | roro . 63       | 20                                    |
|                                 | 83.             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |

Произведеній христіанскаго искусства и промышленности:

|                        |   |    |   |    | [] 07 | <b>s</b> ep 1 | вованіемъ | Покупкою |
|------------------------|---|----|---|----|-------|---------------|-----------|----------|
| Кусвовъ матерій        |   |    |   |    |       |               | 0         | 1        |
| Изделій изъ мрамора и  | ĸ | MH | я | •  | •     |               | 1         | 8        |
| Стеклянныхъ издълій.   | • |    |   |    |       |               | 1         | 0        |
| Металлическихъ издѣлій |   | •  |   |    |       |               | 2         | 9        |
| Крестовъ               | • | •  |   |    |       | •             | 4         | 2        |
| Вѣсовыхъ знаковъ       |   |    |   |    |       |               | 1         | 8        |
|                        |   |    |   | Ит | ого   | •             | 9         | 28       |
|                        |   |    |   |    |       |               | 3         | 7        |

Произведеній мусульманскаго искусства и промышленности:

|          | Iloze |        |   |   |   |   |    | tepi | гвованіє | Покупкою |                 |   |
|----------|-------|--------|---|---|---|---|----|------|----------|----------|-----------------|---|
| Сосудовъ | ИЗЪ   | фаянса | • | • | • | • | •  | •    | •        | 2        |                 | Ō |
|          |       |        |   |   |   |   | Ит | ого  | •        | 2        |                 | 0 |
|          |       |        |   |   |   |   |    |      |          |          | $\widetilde{2}$ |   |

Огчеть о двятельн. Рус. Арх. Инст. въ Константинополь.

Кромѣ того поступило:

244

|         | -          |    |   |   |   |   |    | llow | ep | твованісмъ | Покупкою |  |  |
|---------|------------|----|---|---|---|---|----|------|----|------------|----------|--|--|
| Свинцов | ыхъ печате | Ä  |   | • | • |   | •  |      | •  | 19         | 960      |  |  |
| Монеть  | золотыхъ   | •  |   | • |   |   | •  |      |    | 0          | 9        |  |  |
| n       | серебряных | ίЪ |   | • |   | • | •  | •    | •  | 7          | 35       |  |  |
| n       | мѣдныхъ    | •  | • | • | • | • |    | •    | •  | 195        | 176      |  |  |
|         |            |    |   |   |   |   | Ит | 0го  | •  | 221        | 1180     |  |  |
|         |            |    |   |   |   |   |    |      |    | 1401.      |          |  |  |

Рукописей было пріобр'втено въ отчетномъ году 12 п одна была пожертвована Институту.

Всѣхъ вновь поступившихъ въ Кабинетъ Древностей предметовъ въ 1900 году — 1817.

Институтъ съ благодарностію приводитъ имена жертвователей въ Кабинетъ Древностей: Мехмедъ-бей Визировъ, г. Гулино, г. Джудичи, Н. П. Колларо, А. Д. Левитскій, г. Мавроммати, А. М. Петряевъ.

## Личный составъ Русскаго Археологическаго Института въ Константинополѣ

къ 1 января 1902 г.

Почетный Предовдатель. И. А. Зиновьевь, Россійскій Императорскій Посоль при Его Величеств' Султан'я.

Директоръ Института. О. И. Успенский.

Ученые Секретари. Р. Х. Леперь и Б. А. Панченко.

Командированные Министерствомъ Народнаго Просвѣщенія дли занятій въ Институть О. И. Шмить и В. Н. Сахаровъ.

Художникъ (по вольному найму) Н. К. Клуге.

Кром'й того разновременно были прикомандированы къ Институту разными в'ёдомствами и иностранными правительствами

А. Д. Өаддеевъ

О. Ф. Вульфи

А. А. Васильевъ

Д-ръ Ст. Станоевичъ (сербскимъ правительствомъ)

Д-ръ Іов. Радоничъ (сербскимъ правительствомъ)

Г. Баласчева (болгарскимъ правительствомъ).

#### Почетные члены.

#### Высочайшія Особы.

Его Императорское Высочество Великій Князь Владнміръ. Александровичъ.

Его Императорское Высочество Великій Князь Сергій Александровичь.

Его Императорское Высочество Великій Князь Конотантинъ Конотантиновичь.

Его Царское Высочество Фердинандъ, Князь Болгарскій

1

#### Почетные члены (по порядку избранія).

+ Князь А. Б. Лобановъ-Ростовский + Т. И. Филипповъ К. П. Побъдоносиевъ C. H. Bumme Князь Маврокордато Вл. Георгиевичъ Графиня II. С. Уварова † М. К. Ону † А. Ө. Бычковъ + В. Г. Васильевскій *† А. А. Куник*ъ + А. С. Шавловъ В. И. Ламанскій + К. Н. Бестужевъ-Рюминъ В. В. Латышев † В. Н. Юргевичъ Н. II. Кондаковъ † Д. Ө. Бъляевъ А. И. Кирпичниковъ † Н. Ө. Красносельцевъ Н. В. Покровскій **Ө.** Е. Коршг Ив. В. Цвпътаевъ

Графъ И. И. Толстой

Баронъ В. Р. Розенъ

И. В. Ягичъ

И. В. Помяловский

† И. И. Малышевскій

Е. Е. Голубинскій

+ Н. А. Лавровскій

+ I. C. Стебницкій

**В.** *Н*. Хитрово

+ Ө. И. Буслаевъ

Графъ С. Д. Шереметевъ

+ Баронг Ө. А. Бюлерг

† В. А. Дашковъ

Карлъ Крумбахеръ, профессоръ Мюнхенскаго университета.

Эмиль Легранъ, профессоръ Школы восточныхъ языковъ въ Парижѣ.

Густавъ Шлюмбергеръ членъ Французской Академіи. Баронъ В. Г. Тизенгаузенъ.

Д-ръ Шикъ, директоръ Нумизматическаго Музея въ Готъ

Т. Омоль, директоръ Французской Школы въ Аеинахъ.

В. Дерпфельдъ, директоръ Нѣмецкаго Археологическаго Института въ Авинахъ.

Н. И. Жевановъ, Предсъдатель Правленія Р. О. II. и Т.

Д. Бакичъ, Черногорскій посланникъ въ Константинополѣ. Его Высокопреосвященство Аноимъ Алексуди, Митрополитъ Амасіи, Синопа и Амиса.

† Графъ М. Н. Муравьевъ Министръ Иностранныхъ Дёлъ.

† Эдуардъ Доббертъ, Профессоръ Берлинской Академіи Художествъ.

А. И. Нелидовъ, Дъйствительный Тайный Совътникъ, Россійскій Императорскій Посолъ въ Римъ.

Стоянъ Новаковичъ, Сербскій Посланникъ въ Петербургѣ. Его Высокопреосвященство Григорій, Митрополитъ Пелагоніи.

*Луи Пети*, Настоятель общины Ассомпсіонистовъ Августинскаго ордена въ Константинопол<sup>‡</sup>.

Его Высокопреосвященство Антоній, Митрополить С.-Петербургскій и Ладожскій. Протопресвитеръ *І. Л. Янышевъ*, Духовникъ Ихъ Императорскихъ Величествъ.

Ставраки бей Аристархи, Великій Логоветь Вселенскаго Престоля.

Графъ В. Н. Ламэдорфъ, Гофмейстеръ, Министръ Иностранныхъ Дѣлъ.

С. Д. Груичъ, посланнивъ Е. В. Короля Сербія при Е. В. Султанѣ.

#### Члены (по порядку избранія).

† Архимандрить (впослёдствія епископъ) Борись Протоіерей А. К. Смирнопуло

П. В. Максимовъ

Ю. Н. Щербачевъ

- А. А. Смирновъ
- II. Б. Мансуровъ
- В. А. Майковъ
- Г. С. Щербина

В. Н. Крупенскій

**Князь** Н. А. Кудашевъ

А. И. Щербатскій

В. К. Караконовскій

- С. И. Чахотинъ
- А. К. Бъляевъ
- Г. И. Беглери
- А. Е. Лаговскій
- К. Н. Лишинъ
- Н. А. Скрябинъ
- Ю. П. Бахметевъ
- Г. І. Лермонтовъ
- А. Н. Макпевъ
- Д. А. Нелидовъ
- Ю. А. Нелидовъ
- † И. Н. Ждановъ
- Э. Р. Штернъ

- А. А. Павловскій
- В. Ә. Гегель
- Н. С. Суворовъ
- М. И. Соколовъ
- † В. В. Болотовъ
- А. Н. Деревицкій
- Т. Д. Флоринскій
- И. С. Пальмовъ
- В. К. Ернитедтъ
- П. А. Сырку
- + К. Д. Петковичъ
- А. И. Пападопуло Керамевсъ
- С. В. Арсеньевъ
- Н. А. Илларіоновъ
- Н. П. Щелкуновъ
- Н. А. Налетовъ
- Н. Г. Сухотинъ
- А. Г. Яковлевъ
- А. Ө. Шебунинъ
- В. В. Жадовскій
- А. Д. Левитскій
- Г. В. Брандтъ
- В. Ө. Каль
- В. П. Щепотьевъ
- М. Параника
- Я. Милона
- Я. И. Смирновъ
- А. А. Дмитріевскій
- М. Ю. Попруженко
- A. II. Funniycz
- А. А. Ростковскій
- † Найденг Геровг
- В. Д. Стояновъ
- I. Стржиговсскій

Д. Джеффери Г. Милле Эпам. 1. Стаматіади Н. Н. Пъшковъ 3. Е. Ликснази С. Д. Пападимитріу Л. Ф. Брунъ А. Н. Юреневъ Князъ Мурузи Князъ Г. Н. Трубецкой В. Н. Златарскій Священникъ Сергій Орловъ Л. І. Милетичъ.

#### Члены сотрудники (по порядку избранія).

М. И. Ростовцевъ

С. В. Янушевскій

Эмрулла-бей Визировъ

Е. М. Придикъ

† Архим. Іаковъ (монастырь св. Діонисія на Авонъ)

О. Ясонъ (Ватопедъ на Авонъ)

О. Матоей (Русскій на Авонѣ монастырь св. Пантелеимона)

О. Александръ (Лавра св. Аванасія на Авонѣ)

Діаконъ Н. А. Махровъ

Е. Калинка

О. Паргудръ общины Ассомпсіонистовъ въ Константинополѣ

- О. Тибо общины Ассомпсіонистовъ въ Константинополѣ
- К. Асланъ-оглу
- К. Флегель
- Н. II. Колларо
- Д. А. Гулино.

82-1902

ł

•

·

.

По просьбѣ Г. А. Ильинскаго помѣщаемъ исправленіе слѣдующихъ опечатовъ въ его статьѣ:

Въ текстѣ грамоты:

| на<br>стр. | 27 | CT | p. 3 | и с. | л. — вм. нюса̀ нужно нюса̀                    |        |
|------------|----|----|------|------|-----------------------------------------------|--------|
| n          | n  | n  | 6    |      | вм. Дъволская "Дъвфлская                      |        |
| n          | n  | 79 | 7    |      | " KUNGBAR " KUNGBAR                           |        |
| n          | n  | n  | 10   | —    | въ началъ " (н лоі)бювини                     |        |
| n          | n  | n  | 11   |      | нужно читать то да С въстъ:                   |        |
| n          | 31 | n  | 27   | —    | вм. 🛦 нужно я                                 |        |
| n          | 32 | n  | 9    |      | " каръкчискъъ " карвчиъскъъ                   |        |
| n          | 32 | n  | 15   |      | " каръвзићскъњ, карвзићскъњ                   |        |
| n          | 34 | n  | 32   |      | зачеркнуть слова "и нѣсколькихъ х<br>вуловъ". | крисо- |

# • ИЗВЪСТІЯ

# РУССКАГО АРХЕОЛОГИЧЕСКАГО ИНСТИТУТА

## ВЪ КОНСТАНТИНОПОЛѢ.

VII.

---- ·

### СОФІЯ

ДЪРЖАВНА ПЕЧАТНИЦА

è

По просъбѣ Г. А. Ильинскаго помѣщаемъ исправленіе слѣдующихъ опечатокъ въ его статьѣ:

Въ текстъ грамоты:

| на.<br>Стр. | 27 | ст | p. 3 | ИС | л. — вм. нюса̀ нужно нюса̀      |        |
|-------------|----|----|------|----|---------------------------------|--------|
| n           | n  | n  | 6    |    | вм. Даволская "Давфлская        |        |
| n           | n  | n  | 7    |    | "КЗПОЕЛЖ "КЗПОВЛЖ               |        |
|             |    |    |      |    | въ началѣ " (н лоі)бювинн       |        |
| n           | n  | n  | 11   |    | нужно читать то да С въстъ:     |        |
| n           | 31 | n  | 27   | —  | вм. 🛦 нужно я                   |        |
| n           | 32 | n  | 9    |    | " каръкчискът " карвчиъскът     |        |
| n           | 32 | n  | 15   |    | " каръвинъскъз, карвинъскъз     |        |
| n           | 34 | n  | 32   | —  | зачеркнуть слова "и нёсколькихъ | крисо- |
|             |    |    |      |    | вуловъ".                        |        |

· - - · · - - ··

# • ИЗВЪСТІЯ

ţ

-

# РУССКАГО АРХЕОЛОГИЧЕСКАГО ИНСТИТУТА

ВЪ КОНСТАНТИНОПОЛЪ.

VII.

••••••••= - - -

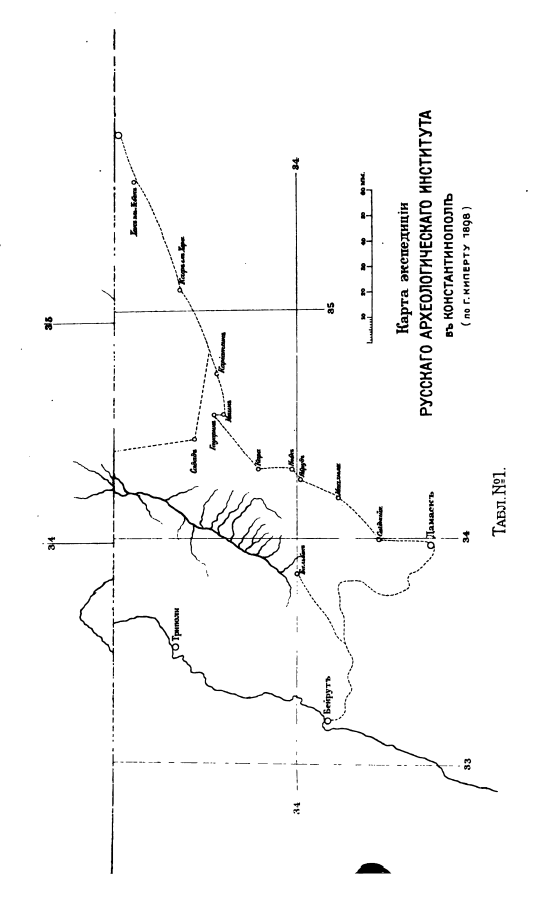
•

СОФІЯ

ДЪРЖАВНА ПЕЧАТНИЦА

•

·



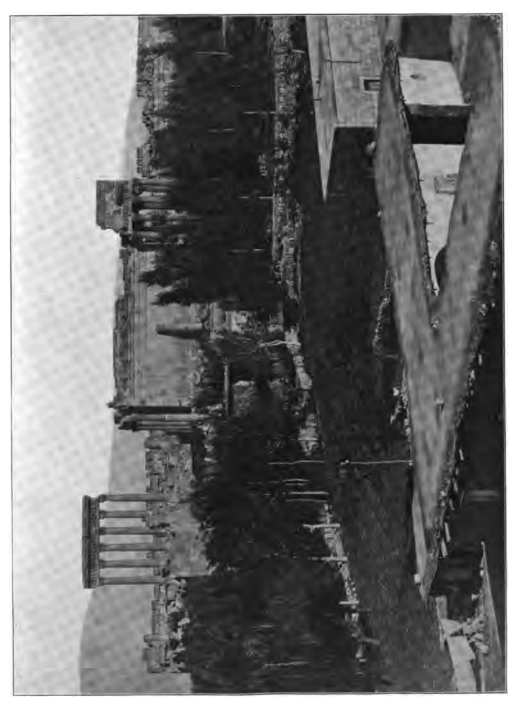
. | •

.

•

\_ · •

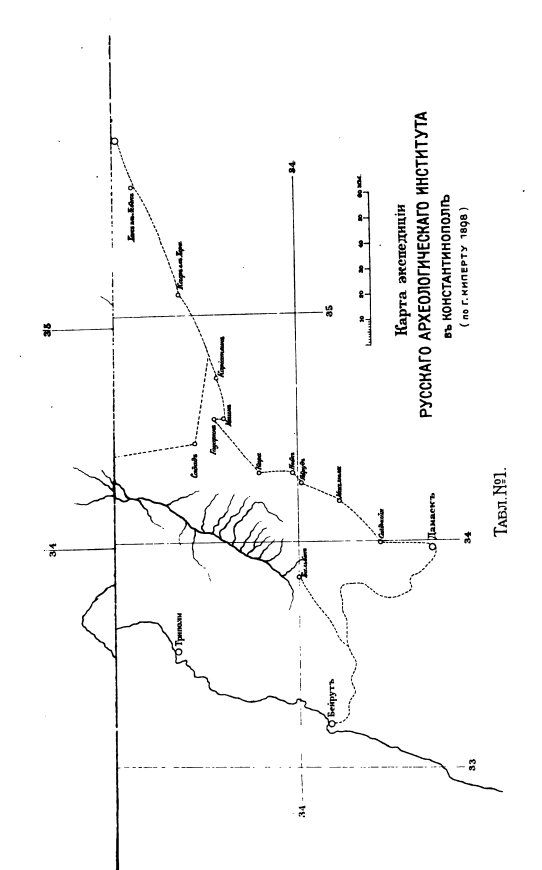
• •



٢,

Табл. № 2. — Бальбекъ.

. • . • • •



٩

-

1

.

.

.

.

•

•

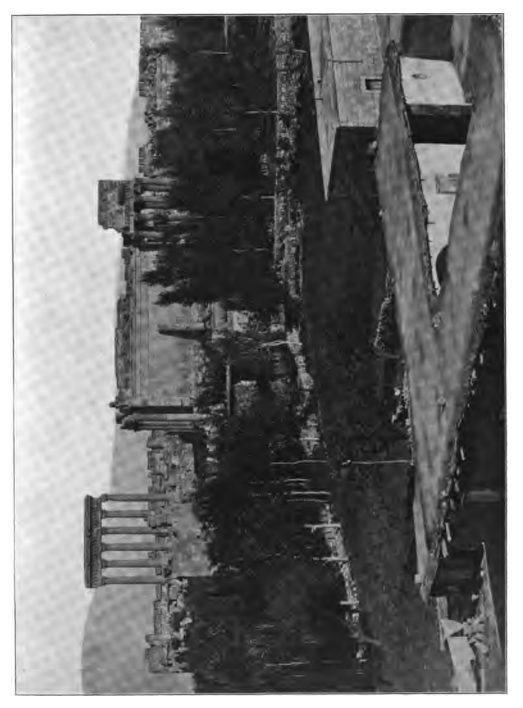


Табл. № 2. — Бальбекъ.

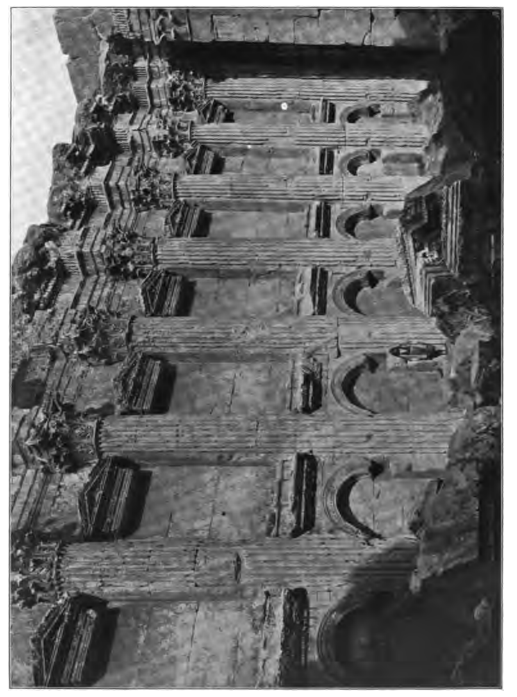


Табл. № 3. — Храмъ Юпитера въ Бальбекѣ.

· .

.



Табл. № 5. — То паса пион.

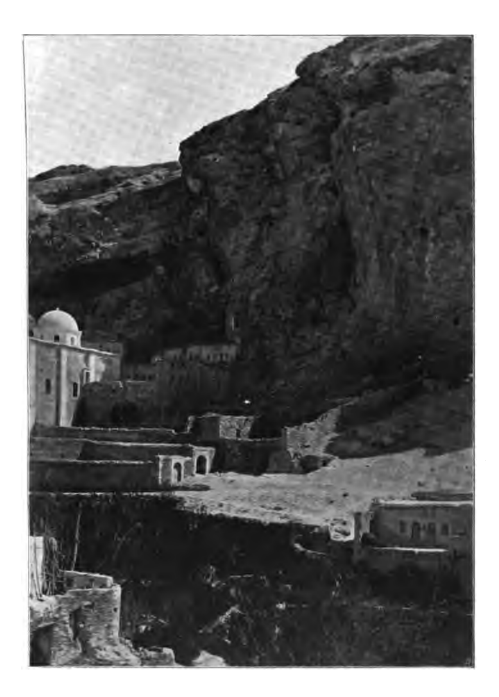
, . .



ı

Табл. № 5. — Тд паса пиот.

1 · . . .



I

Табл. № 7. — Монастырь въ Маалулѣ.

• -. • . •



Табл. № 7. — Монастырь въ Маалулѣ.

. • . • 

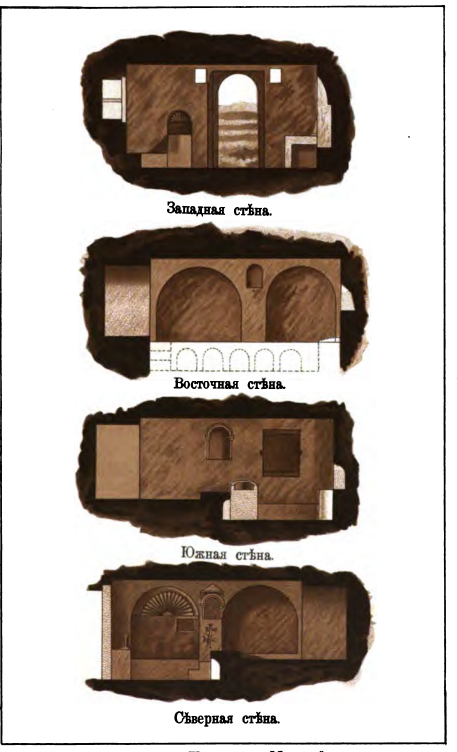


Табл. № 8. Пещера въ Маалулѣ. (Масшт. <sup>1</sup>/100).

• ٠

•

·



Табл. № 10. — Апсида церкви въ Гауаринѣ.

, · •

ł



• . . 



Табл. № 12. - Пальмирскій бюстъ.

. . . .



Табл. № 12. - Пальмирскій бюстъ.

. • .



Табл. № 14. — Пальмирскій саркофагь.

•

. .

.



Табл. № 14. — Пальмирскій саркофагь.

.

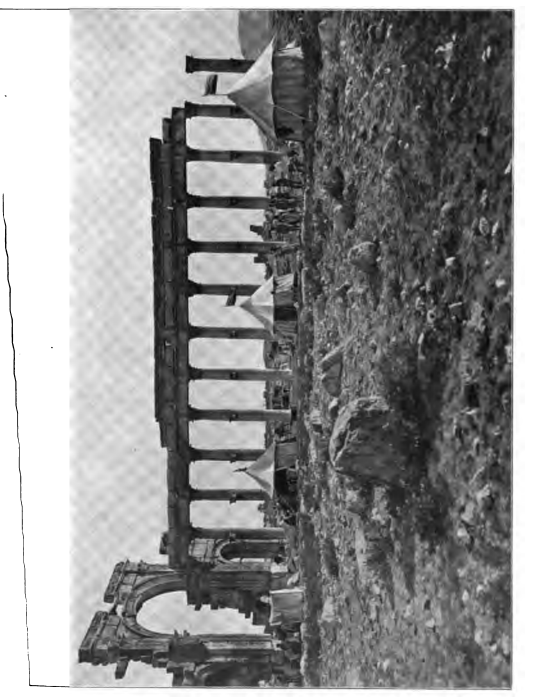


Табл. № 16. – Колоннада и палатки Русской экспедици.

-• . .



Табл. № 16. — Колоннада и палатки Русской экспедиціи.



. .

.

.

•



· · · · ! . • • . . . • 



•

. .

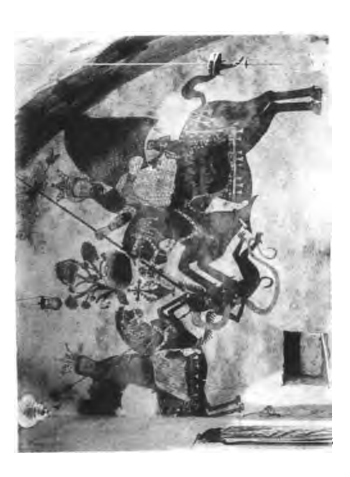


Табл. № 19. — Фреска въ Сададѣ.

. • 

•

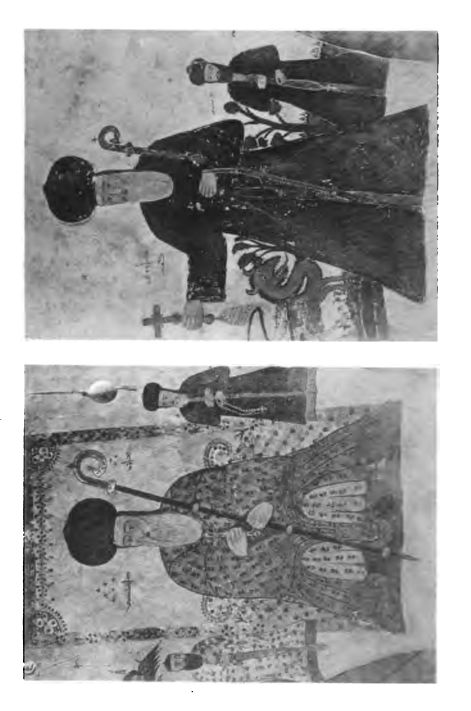


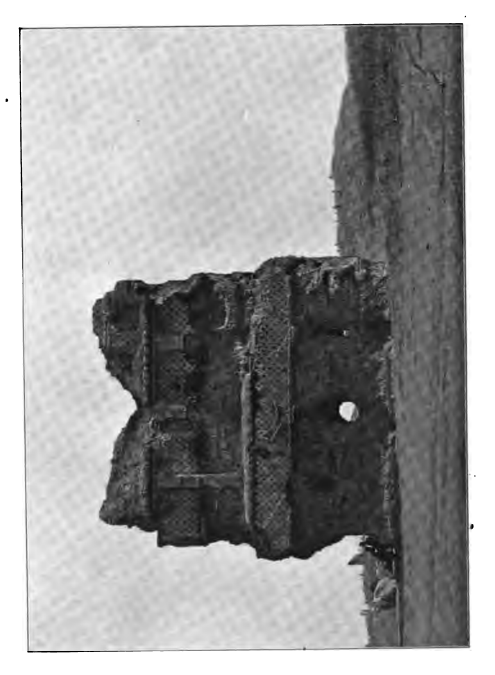
Табл. № 21. - Маръ Іаковъ.

Таб.і. № 20. — Маръ Северъ.

.

•

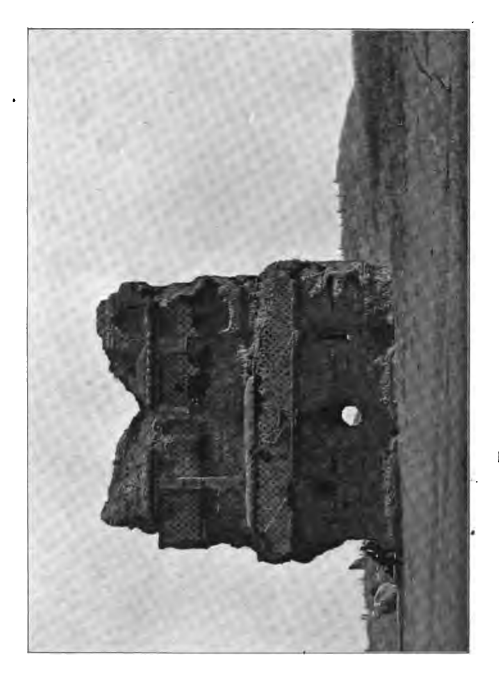
• • •



ļ

t

Табл. № 22. — Башня въ Гомсѣ.



•

١.

Табл. № 22. — Башня въ Гомсѣ.

.



Табл. № 23. — Укрѣпленіе въ Лариссѣ.

۱

.



z

`

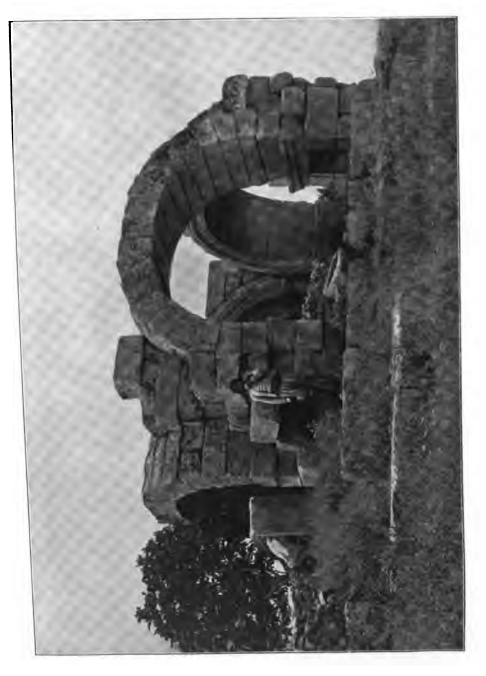


Табл. № 25. — Гробница въ Гассѣ.

.



· ·

· · · ·

.

.

. . .

1 • • ł : -• • · ; ŧ . ł 5 \*

· · · · ·

`|

1

: .

. .

, 1 ; 1

.

•

Ł

.

.

• .

. .



. • . • . •

•

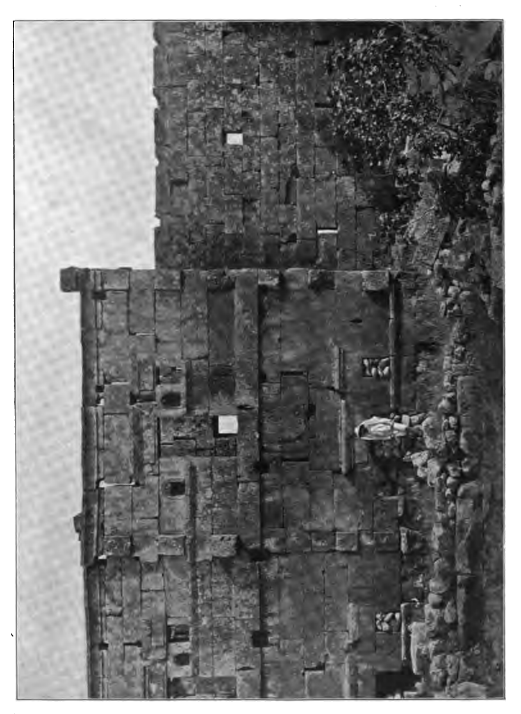
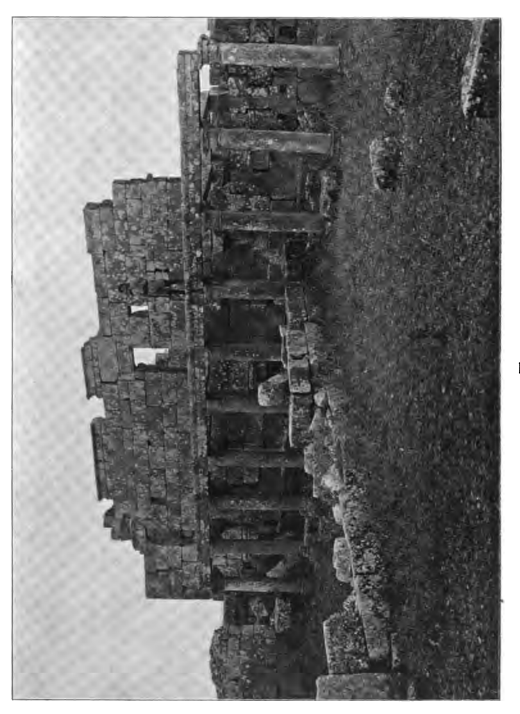


Табл. № 29. — Домъ съ изображеніемъ агнца въ Серджиллѣ.

Ţ.

• . . . · · · .



· · . •



Табл. № 31. — Монастырь Симеона Стилита. Общій видъ.

. • • . . .



Табл. № 32. — Видъ южныхъ воротъ монастыря Симеона Столпника.

· ·

· .

ſ



Табы. Ж. 33. Часть мозанки пола въ Калатъ-Семанй. (Масит. <sup>1</sup>1.).

. · · · . . • . •



Таблица № 34. — Главная апсида.

. . : .



• • •

• • •

· · · /

. . .



ļ

Табл. № 36. — Миніатюра XI в. съ изображеніемъ столпа Симеона.

. .

. .

• • •



Табл. № 37. — Столпъ Симеона на иконъ.

.

· · ·



Табл. № 38. — Западная церковь въ Деиръ-Семанѣ.

. .

•

.

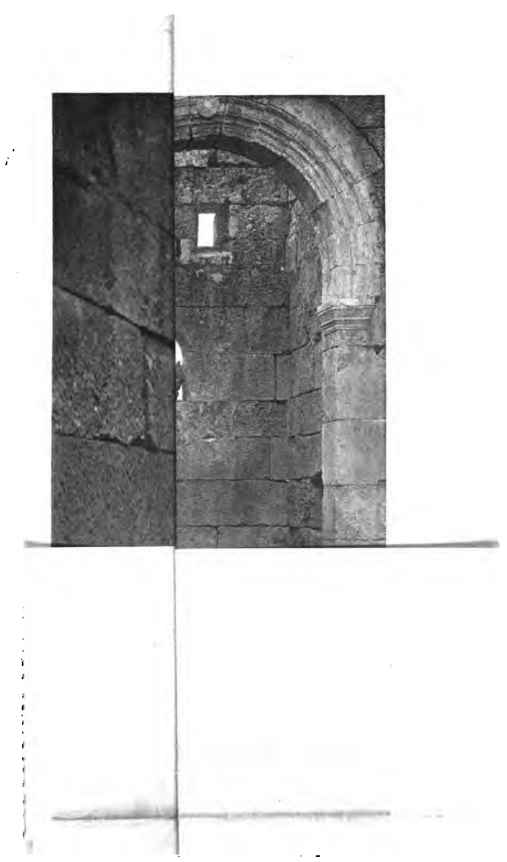
···

.

.

. •

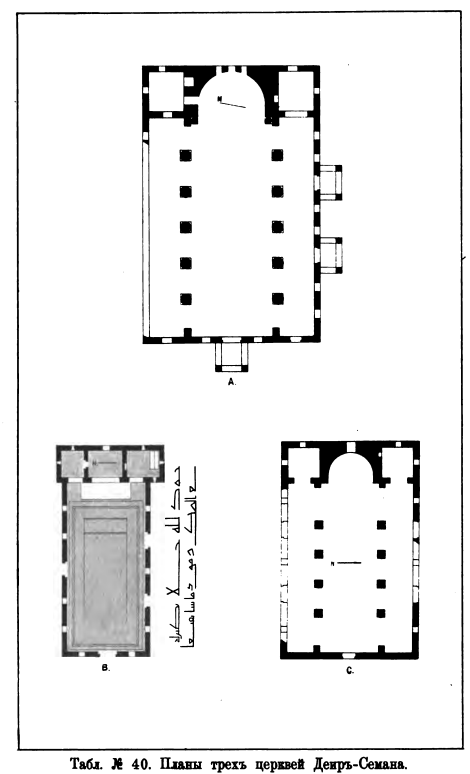
. <u>,</u>



(Macmr. 1/400).

. . · · · · . .

-- - --- .



(Macmr. 1/....).

•

•

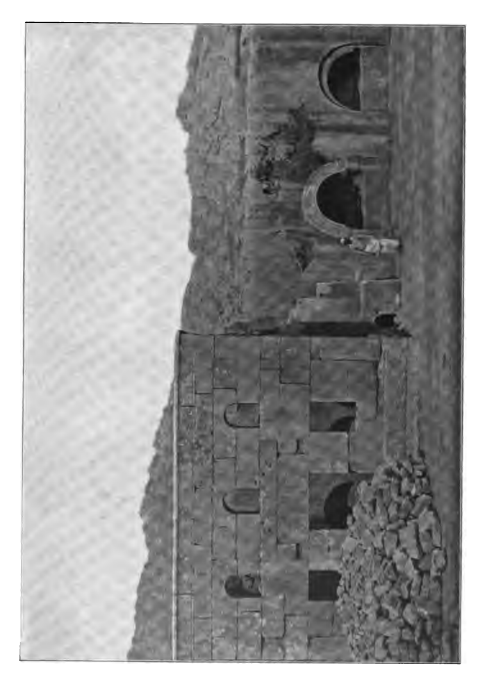


Табл. № 41. — Усыпальница въ Деиръ-Семанѣ.

- .
- :
- .

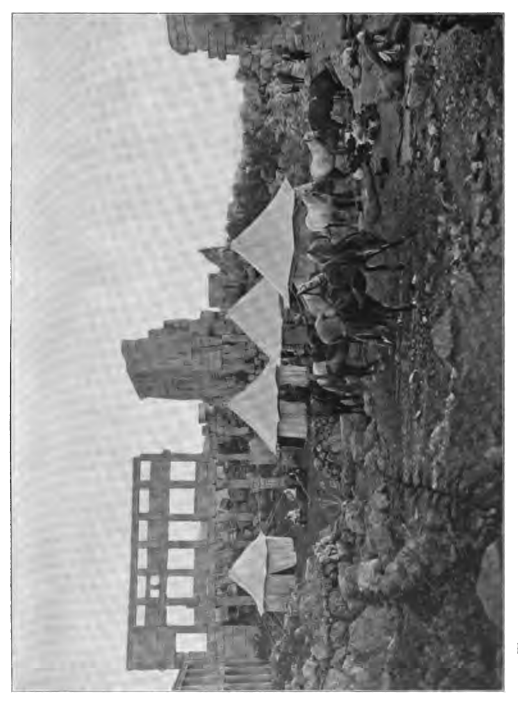


Табл. № 42. — Стоянка Русской экспедиція въ монастырѣ Симеона Столпника.

. .



Табл. № 43. Саркофагъ въ селенія Ассе.

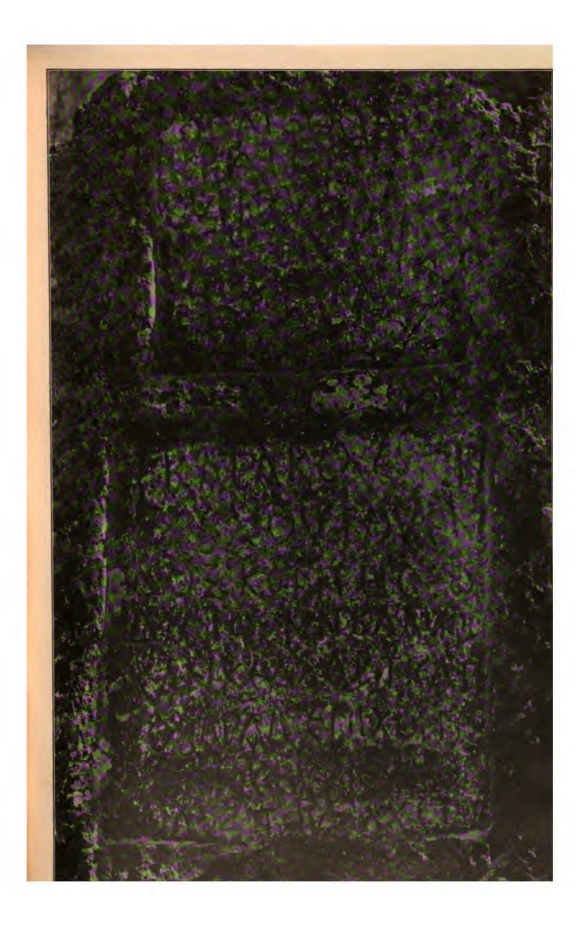
. . .



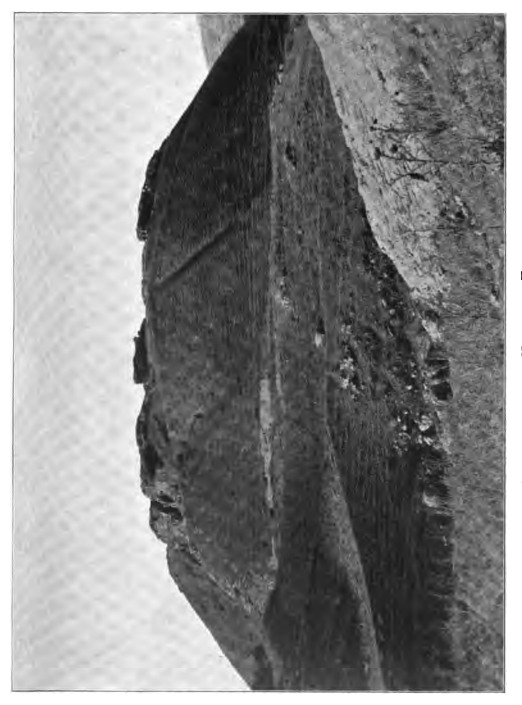
.

.

. .



. . . . .



,

• . . •



Табл. № 47. — Мозаика въ Антіохіи.

